لاً و المحروما على المحروب ال

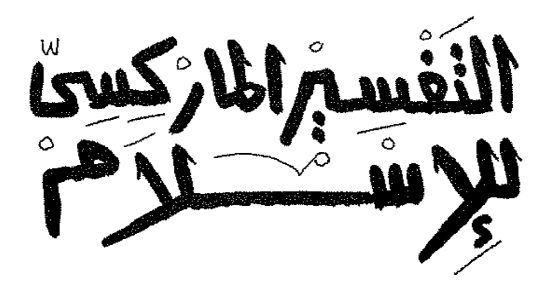
دارالشروقــــ

النَفْسِبِرالْمَارْكِسِيِّ للرِسْسِسِلِرَهُمْ الطبعة الأولىيي ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م الطبعة الثانية ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م

#### جيست جست عرق العلسيع محست عوظة

### © دارالشروق\_\_\_ استسهام العشام ۱۹۶۸

# د. مُحَدّد عِما رَخُ



دارالشروقــــ

### مقدمات تمهيدية عن:

- حرية الاعتقاد . .
  - 0 والتكفير. .
- والرِّدة عن الإسلام . .

بعد أن هدأ « القصف الإعلامي المتبادل» الذي شهدته ساحتنا الفكرية في الضجة التي ثارت حول أفكار الأستاذ نصر حامد أبوزيد، والتي امتدت لثلاث سنوات \_ [١٩٩٣ ـ ١٩٩٥ م] \_ أعتقد أن الوقت قد حان لتقديم « دراسةعلمية موضوعية» ، تعاول ، قدر الطاقة، الالتزام بروح العدالة الفكرية وفضائل آداب الحوار. . إذ لعلها، بجلاء الحقيقة ، تعالج من «جراح» هذا « القصف الإعلامي المتبادل»، وتدعو فرقاءه إلى « كلمة سواء» . .

وإذا كنا نطمح ونأمل أن تبلغ هذه الدراسة تلك المقاصد العلمية النبيلة ، فلا بد من التقديم بين يديها بعدد من « المقدمات الممهدات» . .

#### المقدمة الأولى:

تتعلق ببدايات متابعتى لفكر الدكتور نصر، وتعرفى عليه. . وكان ذلك قبل سنوات من قضية « ترقيته » إلى درجة أستاذ، والاعتراض عليها ، وما ثار حول ذلك من «عراك» . . .

فلقد ذهبت، ذات مساء، لأداء « واجب العزاء»، فى وفاة أحد المعارف، من القيادات الماركسية للحركة الشيوعية المصرية، فى « دار المناسبات» الملحقة بجامع «عمر مكرم»، بوسط القاهرة. وكان يجلس بجوارى الصديق العزيز، والقطب الماركسي المعروف، الأستاذ محمود أمين العالم. وفي أثناء تبادلنا لأطراف من الحديث، تقدم مناشاب لا أعرفه، فحيانا وصافح الأستاذ العالم، ثم صافحني، وانصرف عائدا إلى مكانه. وعلق الأستاذ العالم ـ وهو يحدثني ـ ويشير إلى هذا الشاب ـ مُعرّفا إياى به ـ فقال: «الدكتور نصر أبو زيد . . أحسن من يُحلّل النصى». .

ولما كانت شهرة الأستاذ العالم ، «كناقد أدبى»، تنافس ـ بل وتتفوق على ـ شهرته « كمنظر للهاركسية»، ولأنى لم أتوقع أن يطلق أحد على القرآن الكريم

مصطلح « النص»، لشيوع هذا المصطلح في حقل الإبداع الأدبى والدراسات النقدية الأدبية \_ النص المسرحى . . والنص الروائى . . والنص الشعرى إلخ \_ . . فلقد حسبت أن الدكتور « نصر أبو زيد» واحد من النقاد الجدد \_ الذين لم أتابع أعالهم النقدية \_ في حقل الآداب والفنون . . ولأنى خبير قديم بالماركسية والماركسيين \_ لغة . . وفكرا . . ومارسة . . وأساليب عمل . . وأنهاط علاقات \_ فلقد أدركت \_ من حديث الأستاذ العالم عن الدكتور نصر \_ أنه معه في الموقع الفكرى والاتجاه الأيديولوجي . .

ومنذ ذلك التاريخ ،بدأت ألتفت إلى دراسات الدكتور نصر، والتى لاحظت أنه يخص بها، أساسا، الدوريات الماركسية واليسارية « قضايا فكرية » . . و «أدب ونقد» . . و «اليسار» . . و «الأهالى »، في مصر ، و «الطريق» ، في بيروت . . إلخ . .

لكننى لاحظت ، أيضا ، اهتهاماته الأساسية بظاهرة المد الإسلامى المعاصر ، وليس بقضايا النقد والتحليل للنصوص الأدبية . . ولم أتوقف كثيرا عند هذه الملاحظة ؛ فالماركسيون العرب المعاصرون ، إلا قليلا منهم موخاصة بعد سقوط مشروعهم الاجتهاعى والاقتصادى والسياسى مد قد احترفوا حرفة التصدى للمد الإسلامي المعاصر ، وأقاموا لذلك جبهة ، أو بالأحرى دخلوا لذلك في الجبهة التي ضمت أعداءهم التاريخيين ، من الإمبرياليين . . إلى الليبراليين . . إلى نظم العسكر . . وحكومات وجماعات التبعية والعجز والفساد!! . .

لكن الأمر الذي أثار القلق في نفسي، وفجّر لدىّ العديد من علامات الاستفهام، قد حدث عندما رأيت ... في معرض القاهرة الدولي للكتاب .. مؤلّف الدكتور أبو زيد: [مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن]!! . . عند ذلك ، تذكرت حديث صديقي الأستاذ محمود العالم في "ليلة العزاء". . إذن ، "فالنص" الذي تخصص " الكادر" الماركسي الواعد .. الدكتور نصر .. في تحليله، هو القرآن الكريم!! . .

وكان مبعث القلق، والداعى لعلامات الاستفهام، أن الماركسين المصريين والتنظيمات الشيوعية المصرية ـ وبخاصة تلك التي كان لها وزن ووجود في الشارع المصري ـ قد التزمت تاريخيا بفضيلة الابتعاد عن التعرض للعقائد الدينية، أو

التحليل للمأثور الديني، بمناهج المادية الجدلية والمادية التاريخية.. وحتى في همدارس الكادر» داخل التنظيمات الشيوعية لم يكن يدرس الإلحاد للأعضاء. كانت تدرس المادية الجدلية والمادية التاريخية ، وكانوا يسربون الفكر المادي ليحل محل العقائد الإيهانية بطرق غير مباشرة ، ويمرون سريعا على العبارات المباشرة التي تنكر الألوهية وتنتقد الدين ، في أعهال ماركس [ ١٨١٨ ـ ١٨٨٩]، وأنجلز [ ١٨٦٠ ـ ١٨٩٩]، وأنجلز وإذا سئلوا عنها وخاصة من الأعضاء الذين لم يلحدوا بعد قالوا: إنها خاصة بالدين المسيحي، واللاهوت الرجعي للنصرائية الأوربية ، الذي تحول إلى مبرد للاستغلال الطبقي في المجتمعات التي كتبت فيها هذه الأعمال الفكرية! . .

لقد تساءلت ، وأنا أُقلب صفحات كتاب الدكتور نصر أبو زيد : [ مفهوم النص : دراسة في علوم القرآن] : هل تخلى الماركسيون المصريون عن هذا « الخذر» التاريخي؟! . . وهل تجاوزوا الخطوط الحمراء ، التى رسموها هم لأنفسهم إزاء الدراسات الدينية ، فلم يعودوا يكتفون بنقد الجهاعات الإسلامية . . بل ولا حتى مناقشة « الفكر» الإسلامي . . وإنها غدوا يخضعون «المقدس الإسلامي» ـ وفي مقدمته القرآن الكريم ـ للتحليل الماركسي؟! . .

ومنذ ذلك التاريخ، بدأت أجمع مؤلفات الدكتور نصر، على أمل أن يتيح لى برنامج عملى فرصة لقراءتها، كما يُقرأ « المشروع الفكرى» قراءة متكاملة ، علّها تجيب على ما تفجر لدى من علامات استفهام..

لكن « القصف الإعلامي» الذي تفجر في ساحتنا الثقافية والفكرية، حول أفكار الدكتور نصر، قد سبق قراءتي لأعماله الفكرية، اللهم إلا بعض دراساته ومقالاته في بعض الدوريات الماركسية واليسارية. . ولذلك آثرت أن أقف بعيدا عن المشاركة في هذا العراك . .

※ ※ ※

#### المقدمة الثانية :

وهي تتعلق بموقفي من الحكم الذي أصدرته محكمة استناف القاهرة، دائرة

٨

الأحوال الشخصية ، فى الاستثناف رقم ٢٨٧ لسنة ١١١ ، فى ٢/٢/ ١٩٩٥م ، والذى قضت فيه بالتفريق بين الدكتور نصر وزوجته الدكتورة ابتهال يونس تأسيسا على ثبوت ارتداده عن دين الإسلام ، ببينات رأتها المحكمة فيها كتب من مؤلفات ودراسات . . وهو الحكم الذى أحدث دويا تجاوز وطن العروبة وعالم الإسلام إلى العالم أجمع . .

لقد انهالت على المكالمات الهاتفية \_ وكنت مريضا ألازم الفراش، إثر عملية جراحية \_ تطلب رأيى في هذا الحكم، وبالذات في قضية « الردة» عن الإسلام، وفي الموقف من « المرتدين». وكانت إجابتى، التي أذيعت ونشرت في أكثر من إذاعة وصحيفة ومجلة، منها: «صوت أمريكا»، و«الحياة»، و«الشرق الأوسط» و«المجلة»، و«الراية»، و«الأنباء» \_ خارج مصر \_ و«العربى»، و«الشعب»، و«المصور»، و«الأهرام» \_ الطبعة الإنجليزية \_ و«الأهرام المسائى» \_ داخل مصر \_ كانت إجابتى تقول:

«إن قضية الدكتور نصر أبو زيد، هي قضية فكرية ، مجالها الحوار الفكرى . والمختصون فيها ، هم المفكرون والباحثون . وهي ليست قضية قانونية ، يختص بها المحامون ودوائر القضاء . وهذا ليس تقليلا من شأن المحامين والقضاة . فالدكتور نصر صاحب مشروع فكرى ، وأنا ممن يختلفون مع قضاياه المحورية اختلافا جذريا . فكتاباته تدور حول تاريخية النصوص المقدسة ، أى نفي الخلود والعموم عن أحكامها . وأنا أرى أن مثل هذه الأفكار يجب أن تكون موضوعا لحوارات فكرية جادة وموضوعية ، لا أن تكون مادة لدعاوى وأحكام قضائية . وهذا توزيع للاختصاصات . فعريضة الدعوى ، ليس مجالها مناقشة القضايا الفكرية . وحبثيات الأحكام ، ليست مؤهلة .. في العادة .. للفصل في مثل هذه القضايا الفكرية المتخصصة .

إننا من أنصار التعددية. والتعددية في الإسلام، ليست خيارا سياسيا أو إنسانيًا فحسب، بل هي في الأساس سنة من سنن الله في الخلق والفكر والاجتماع الإنساني. وتقدير المصلحة والمفسدة، والموازنة بينهما، لا بد أن يكونا في اعتبارنا. فالإسلاميون سيكونون الخاسرين، قبل غيرهم، إذا تم تقبيد حرية الفكر. ومن مصلحتهم، قبل غيرهم، فتح أوسع أبواب الحرية أمام الجميع. فبحرية العمل

والفكر الإسلامي ، سيكسبون الملايين، ولن يخسروا بحرية الفكر المعادى للإسلام إلا أفرادا قلائل، قد يكون التخلص منهم مكسبا كبيرا!! فمن خلال الحرية، تتحقق مصلحة الإسلام، وعلينا أن نحارب الكفر والمروق والنفاق بسلاح الكلمة، والحجة والبرهان ، وليس بمصادرة الفكر. .

فأنا ضد مصادرة كتب نصر أبو زيد أو سعيد العشهاوى ومن لف لفّهها، لأن الإسلام كان دائها يطلب البرهان. أما المشركون، فهم الذين كانوا يرفضون الجدال والحوار والمناقشة، بل ويصادرون الفكر. . القرآن الكريم يقول : ﴿هاتوا برهانكم﴾ (۱) ﴿ هل عندكم من علم﴾ (۱) ؟! أما الشرك، فهو الذي كان يقف مع مصادرة الفكر، فيقول : ﴿لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون﴾ (۱) !! . كان هذا في المجتمع المكي . . أما في المجتمع المدني ، على عهد رسول الله ﷺ ، فلم يرد أي ذكر عن أية محاكهات أو عقوبات ضد المنافقين . بل لقد رفض رسول الله ﷺ ، قتل المنافقين ـ ومنهم زنادقة يظهرون الإسلام ، ويبطنون الكفر الذي عادوا إليه بعد إسلامهم ـ برغم أنه كان يعرفهم ، ويعرف أنهم يؤمنون أول النهار، ويكفرون آخره! . . وذلك حتى لا يقال : «إن محمدًا يقتل أصحابه» . .

أنا أعلم أن قضية الدكتور نصر تدور فى إطار الأحوال الشخصية ـ التفريق بينه وبين زوجه ـ وليس فى إطار تطبيق حد الردة، لكننى أتساءل: ما الذى يستفيده الإسلام من التفريق بين زوجين؟!

كذلك ، يجب أن نحدر التشدد في الحكم على عقائد الناس ، والمطلوب هو مراجعة أفكارهم وكتاباتهم ، فقد تكون لديهم تفسيرات أو تأويلات تنفى عنهم شبهة الردة . . ويجب أن نتذكر ونُذَكِّر بكلهات الإمام محمد عبده : « إنه إذا صدر عن إنسان قول يحتمل الكفر من مائة وجه ، ويحتمل الإيهان من وجه واحد ، وجب حله على الإيهان »! . . وكلهات حجة الإسلام الغزالي \_ في كتابه : [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] \_ «إنه لا يسرع إلى التكفير إلا الجهلة »! . . فهذه الأفكار هي المعبرة عن حقيقة موقف الإسلام ، الذي لم يجعل لإنسان \_ حتى ولو كان شيخ الإسلام أو المفتى أو القاضى \_ سلطانا في الحكم على عقائد الناس . .

 <sup>(</sup>۱) البقرة: ۱۱۱ . (۲) الأنعام: ۱٤۸ . (۳) فصلت: ۲۲ .

وإذا كان الفقهاء قد أجمعوا على ضرورة استتابة المرتد، فلم لم تسأل المحكمة الدكتور نصر أبو زيد، وتحاوره حول الأفكار الواردة في كتبه؟ . . لعلها تقتنع بدفاعه؟ . .

إننى أستحث المفكرين الإسلاميين للرد الفكرى على ما يرونه مخالفا لثوابت الإسلام في المشروعات الفكرية الأخرى، وليكن احتكامنا جميعا إلى الأمة؛ فمن معه الحق، لا يخشى الاحتكام إلى الأمة. .

وأخيرا، فإن حد الردة خاص بجريمة الخروج على المجتمع، وهدم مقوماته فهو خاص بلون من « الحرابة الفكرية». ولذلك، فإن المرأة المرتدة لا يقام عليها الحد ، لأنها غير محاربة . وإذا كان القرآن الكريم قد خلا من تحديد عقوبة دنبوية للردة ، فإن الفقهاء قد استندوا في تقرير حد الردة على الحديث النبوى « من بدّل دينه ، وفارق الجهاعة » فاقتلوه . ومفارقة الجهاعة ، تعنى الخروج على الأمة ، وتساوى . في عصرنا . « الخيانة الوطنية . والتعاون مع أعداء الوطن ـ والحرابة لهدم مقومات الاجتهاع الإسلامى » . . ولذلك صنف الفقهاء « باب الردة » في «كتاب الحرابة » ، عند التأليف في الفقه الإسلامي .

إن التعددية الفكرية .. في المنظور الإسلامي .. تسع العلمانيين ، بل والشيوعيين . والمشروعات الفكرية تعالج بالدراسات الموضوعية ، لا بتكميم الأفواء . والذين يريدون تكميم أفواه خصومهم ليس من حقهم الشكوى إذا كمم خصومهم أفواهم ألما . . فالحل هو في التعددية . . وفي الحوارا (١) . .

تلك هي الكلمات \_ نص الكلمات \_ التي أمليتها، تعليقا على الحكم الصادر ضد الدكتور نصر أبو زيد.

وإذا كان الدكتور نصر أبو زيد قد سعد بموقفي هذا، فقال: « لأول مرة، نتعلم كيف ندافع عن حرية من نختلف معه. إنها نقطة مضيئة ومشرقة للدكتور عهارة.. ولكن ما ذكره بخصوص تاريخية النصوص ليس دقيقا، فأنا لم أقل إن

 <sup>(</sup>۱) انظر: صحف [ العربى] \_ القاهرة ۱۹/۲/ ۱۹۹۵م. و[الشعب] \_ القاهرة ۲/۲/ ۱۹۹۵م. و[المصور] القاهرة ۲/۲/ ۱۹۹۵م.

القرآن والسنة لم يعودا صالحين لزماننا. وأشعر أن الدكتور عارة نقل هذا الفهم لى عن أحد الكتاب الصحفيين، وأنا أجله عن ذلك، وأدعوه لمراجعة كتابى الأخير [ التفكير في زمن التكفير]، خاصة الفصل المخصص لمفهوم التاريخية» (١).

إذا كان هذا هو تعليق الدكتور نصر \_ والذى قبل فيه الحوار الفكرى \_ فإن بعض خصومه قد صعد إلى منابر المساجد ليهاجمنا على هذا الموقف الذى وقفناه ، متهما إيانا « بمهادنة الكفرة والملاحدة والشيوعيين» (٢) !!

هذا عن موقفي من الحكم « بارتداد » الدكتور نصر أبو زيد عن دين الإسلام .

\* \* \*

#### ● المقدمة الثالثة:

وهى تتعلق برؤيتنا «لظاهرة التكفير» في حياتنا الفكرية المعاصرة . . وبالأصول التاريخية لهذه الظاهرة في فكر الإسلام . . إن « الكفر» : هو عدم الإيان . . وضد الإيان . . وإذا كان الإيان ـ مطلق الإيان ـ هو : « التصديق ، فإن الكفر ـ مطلق الكفر ـ مطلق الكفر . . وإذا كان التكذيب والجحود والإنكار . .

والكفر درجات وأنواع . . فهناك « كفر النعمة» ، أى جحودها وعدم القيام بشكرها . . وهناك كفر النفاق ، الذى يقر فيه الكافر بالإيهان ظاهرا ، بينها هو لا يعتقده قلبا وباطنا . . والكفر بالله ، سبحانه وتعالى ، هو إنكار وجوده . . والكفر بالرسول ، على المرسول ، على أخبر به عن الله ، سبحانه وتعالى . . والكفر بالكتاب ، هو عدم التصديق بأنه من عند الله ، أو عدم الإيهان بها جاء فيه . . ويطلق الكفر على مجاوزة حدود الإيهان ، أو الإتيان بعمل لا ينبغى أن يأتيه المؤمن . .

<sup>(</sup>١) [المصور] .. القاهرة .. ٢٣/ ٦/ ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) الإشارة لموقف الشيخ يوسف البدري . أنظر صحيفة [ الأهالي] - القاهرق ٢٦/ ٧/ ١٩٩٥م .

وإذا كان كفر النعمة \_ أى عدم شكرها \_ هو أدنى وأخف أنواع الكفر، فإن أعظم الكفر وأعلى مراتبه هو جمحود التوحيد للخالق، أو الشريعة التى أوحى بها، أو النبوة التى اصطفى لها الأنبياء والمرسلين . . كذلك لا يستوى كفر الجاحدين للحق الذى عرفوه، مع كفر التقليد الذى يولد فيه ويشب عليه الهمل الذين لا قدرة لهم على النظر المقارن بين العقائد والشرائع والرسالات . .

وكما يحصل الكفر بالقول ما الملفوظ والمكتوب ما فإنه يحصل بالفعل . والقول الموجب للكفر هو: إنكار الاعتقاد الذي اجتمعت عليه الأمة ، والوارد فيه نص لا يحتمل التأويل . . ويكون الفعل كفرا إذا صدر عن تعمد ، أو كان استهزاء صريحا بعقيدة من عقائد الدين . ، إذ يستوى في الكفر أن يكون صادرا عن اعتقاد أو عناد أو استهزاء . .

تلك هي تعريفات الكفر، كها جاءت لمصطلحه في القرآن الكريم ، وفي موسوعات المصطلحات في تراث الإسلام (١). .

وإذا كان الإيهان مطلق الإيهان هو التصديق . . والكفر مطلق الكفر هو التكديب والجحود والإنكار، فإنها ليسا من خصائص الأديان ؛ ففى الفلسفات والنظريات والنظم والأيديولوجيات الوضعية والبشرية وفى الوطنيات والقوميات، أيضا ، «كفر» واإيهان»! . .

بل إن علاقة الكفر بالإيهان، والإيهان بالكفر، تتجاوز مجرد التناقض المميز لإنسان عن غيره، إلى حيث يتجاوران، بل ويتلازمان، في كل إنسان. فكل مؤمن بمعتقد هو نفسه كافر بنقيض هذا المعتقد . فالمؤمن بعقائد الإسلام، هو ذاته وفي الوقت نفسه كافر بنقيض هذه العقائد. والمؤمن بالفاشية كافر بالليبرائية . والمؤمن بالشيوعية كافر بالرأسهائية . فامتياز الإيهان على الكفر، أو

<sup>(</sup>۱) انظر: [ معجم ألفاظ القرآن الكريم] \_ وضع مجمع اللغة العربية \_ طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٠م. و[ المفردات في غريب القرآن] \_ للراغب الأصفهاني \_ طبعة دار التحرير \_ القاهرة. و[الكليات] \_ لأبي البقاء الكفوى \_ تحقيق : د. عدنان درويش، محمد المصرى. طبعة دمشق، سنة ١٩٨٢م.

الكفر على الإيهان رهن بطبيعة الذى نؤمن به أو نكفر به، وليس بمجرد الاتصاف بمصطلح الكفر أو الإيهان! . . وفي القرآن الكريم: ﴿فَمَن يَكْفُر بِالطَّاعُوت ويؤمن بِالله فقد استمسك بالعروة الوثقى ﴿ (١) . . فالإيهان يُحمد إذا كان إيهانا بالله، ويُحمد إذا كان كفرا بالله، ويُحمد إذا كان كفرا بالله، ويُحمد إذا كان كفرا بالله عوت! . .

وإذا كان المسلم يحمد الله على إيهانه بأن المسيح عيسى بن مريم، عليه السلام، هو عبد الله ورسوله، فإنه يحمد الله ،كذلك، على كفرانه بأن المسيح ابن الله . . وعكس ذلك تماما هو اعتقاد وموقف المؤمن النصراني ا . .

وإذا كان النصارى يضعون غيرهم خارج دائرة الإيهان . . بل وتنظر كل كنيسة من كنائس النصرائية ذات النظرة ـ الكفر والهرطقة ـ للنصارى الذين يختلفون معها في « قانون إيهانها» . . فليس لدى الإسلام ما يعتذر عنه عندما يطلق مصطلح الكفر، بل والشرك ، على من لا يؤمن بعقائد الإسلام . .

فالدهريون \_ الماديون \_ الذين: ﴿ وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا المدهر وما لهم بذلك من علم إن هم إلا يظنون ﴾ (٢). . هم جاحدون للإلّه الخالق، وبه كافرون . . وبالمادة والدهر مؤمنون! . .

والوثنيون ـ الذين أشركوا مع الله أصنامهم ـ كفار بالوحدانية في الخلق والتدبير: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكُ الذِّينَ كَفُرُوا لَيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكُ أَوْ يَخْرِجُوكُ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَالله خير الماكرين ﴾ (٣).

وكذلك الحال مع الذين ألمّوا المسيح، عندما آمنوا به ثالث ثلاثة، أو ابنا أله : ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله هو المسيح بن مريم ﴾ \_ (٤) ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة ومامن إلّه إلا إلّه واحد وإن لم ينتهوا عما يقولون ليمسَّنَّ الذين كفروا منهم عذاب اليم ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٦. (٢) الجاثية: ٢٤. (٣) الأنفال: ٣٠.

<sup>(3)</sup> Illus: VI. (0) Illus: TV.

وكذلك اليهود ، الذين لم يقفوا عند تحريف شريعة موسى ، عليه السلام ، وإنها انحرفوا بالتوحيد عندما جعلوا إله العالمين إلها لهم وحدهم من دون الناس ، وعندما كفروا بعيسى بن مريم ومحمد بن عبد الله : ﴿ لُعن الذين كفروا من بنى إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك بها عصوا وكانوا يعتدون ﴾ (١) .

هكذا \_ وإتساقا مع الموقف البديهي الذي مثل فيه كل إيهان بمعتقد الكفر بنقيض ذلك المعتقد \_ يصف الإسلام أولئك الذين آمنوا بنقيض عقائده بوصف الكفر. .

لكن الإسلام يتميز ويمتاز على كل أنساق الاعتقاد الدينى الأخرى، عندما يعترف « بالآخر»، حتى ذلك « الآخر» الذى لا يعترف بالإسلام!!.. فاليهودية والنصرانية، بنظر الإسلام ديانتان سياويتان، طرأ التحريف على بعض المواضع من كتبها الإلهية، وأنبياؤهما ورسلها لهم فى الاعتقاد الإسلامي مرتبة دونها مرتبتهم لدى بعض أتباع هاتين الديانتين!!.. وذلك جزء من الاعتقاد الإسلامي، بدونه لا يكتمل الإيهان.. بينها ذلك « الآخر » لا يعترف بالإسلام كدين، ولا بكتابه كوحي يكتمل الإيهان.. بينها ذلك « الآخر » لا يعترف بالإسلام كدين، ولا بكتابه كوحي والاعتراف « بالآخر»، وبمعيار «التعددية» والاعتراف « بالآخر»، يتميز الإسلام ويمتاز على غيره من أصحاب هاتين الديانتين..

وميزة أخرى يتميز بها الإسلام ويمتاز . . وهى أنه الدين الوحيد الذى لم يقف ، في الفضائل ، عند حد الاعتراف « بالآخر» ، بل لقد جعل حماية هذا الآخر ، والدفاع عن حقه في الاختلاف ، الذي هو بنظر الإسلام « كفر» ، جعل حماية حق الاخرين في « الكفر» بالإسلام عقيدة وذمة وعهدا وميثاقا ، لا يكتمل بدون رعايتها والجهاد في سبيل الحفاظ عليها إيهان المؤمنين بالإسلام ا!

إلى هذه الذروة ارتقى الإسلام، دون غيره من الديانات ، عندما لم يقف ، فقط، عند جعل «الاختلاف ... الكفر» حقا من حقوق أهله، بل جعل حماية الكافرين به، ورعاية ممارستهم للكفر، جزءا من عقائد الإسلام التي لايكتمل بدون

<sup>(</sup>١) المائدة : ٧٨ .

إقامتها ورعايتها إيمان المؤمنين بالإسلام! . . فعماية الكفر بالإسلام، في دولة الإسلام وفي داره، هي دين يتعبد به المسلمون، وليست مجرد تسامح، أو اختيار إنساني، أو حق من حقوق الإنسان.

وإذا لم يكن هناك كبير فضل في أن تعطى الحرية لمن لا يخالفك في الاعتقاد، فإن الفضل كل الفضل في أن تجعل حمايتك لحرية الجاحد لاعتقادك جزءا من هذا الاعتقادا...

#### \* \* \*

ولهذا الأفق، الذي تفرد الإسلام بالارتقاء إليه ، كانت الضوابط التي وضعها في الحكم بالكفر على المخالفين . . فالكفر - كالإيان - اعتقاد قلبي . . والحكم به - في الدنيا ومن العباد - لا يتأتي إلا بالقول الصريح أو الفعل الذي يترجم صراحة وبقصد عيا في الضمير . أي أنه ليس هناك اتهام بالكفر وادعاء بالتكفير، وإنها الكفر قول أو فعل يفصح به الكافر عن كفره ، وليس اتهاما أو ادعاء يحق للآخرين امتلاك سلطانها على ضهائر الناس . .

أما النزق الذي يسرع بأصحابه إلى الحكم على العقائد والضهائر وتكفير المخالفين، الذين لا يقرون بالكفر، أو يتأولون ما يشبه الكفر في أقوالهم وأفعالهم فهذا عا يخالف ثوابت الإسلام وروح شريعته.. بل إنه مما يودي بأصحابه إلى الهاوية هاوية الكفر التي أرادوها لمن تسرعوا في تكفيرهم دون إقرار أو برهان على «الكفر البواح» ! . .

فالله ، سبحانه وتعالى ، يعلّمنا في قرآنه الكريم تفرده وحده ، واختصاصه دون سواه بالحكم على العقائد والضهائر والأفئدة والقلوب ، لأنه وحده صاحب العلم المحيط بها فيها ، لم يعط شيئا من ذلك لأحد سواه : ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنا تبتغون عرض الحياة الدنيا فعند الله مغانم كثيرة كذلك كنتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كان بها تعملون خبيرا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٤.

ولقد وقف أثمة التفسير للقرآن الكريم أمام هذا التوجيه القرآنى والفريضة الإلمية، وقفة ذات دلالة، فقالوا لنا: إن في هذا التوجيه الإلمي « من الفقه باب عظيم، وهو أن الأحكام تناط بالمظان والظواهر، لا على القطع واطلاع السرائر، فالله لم يجعل لعباده غير الحكم بالظاهر»(١).

ففى الحديث الذى يرويه أبو هريرة ، يقول: جاء نفر من الصحابة إلى رسول الله ، على الله ، وأن أحدنا يحدّث نفسه بالشىء ما يحب أن يتكلم به وإن له ما على الأرض من شىء . . وإنا نجد فى أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به "!!

فأجابهم الهادي البشير، على:

«\_وقد وجدتموه»؟ . .

«\_قالوا: نعم».

« فقال : ذاك صريح الإيان . . ذاك محض الإيان » (٢)!

فالشك المنهجي، أى الذى يبرأ من العبثية، ويوظفه أهله في البحث عن الميقين، هو الذى تكون ثمرته الإيهانية « صريح الإيهان . . ومحض الإيهان»!

وإنها لشهيرة وحاسمة آية الحواربين الخليل إبراهيم ، عليه السلام وبين ربه ، تطلعا إلى رؤية الدلائل التي تقود إلى المزيد من اليقين الإيماني : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبراهِيم

<sup>(</sup>١) القرطبي: [ الجامع لأحكام القرآن ]. جـ ٥، ص ٣٣٩، ٣٤٠. طبعة دار الكتب المصرية.

<sup>(</sup>٢) حديثان رواهما مسلم، والإمام أحمد.

رب أرنى كيف تحيى الموتى قال أولم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبى قال فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا ثم ادعهن يأتينك سعيا واعلم أن الله عزيز حكيم (١).

فحتى « التجربة » آلية من الآليات التى اعتمدها القرآن ، للارتقاء بالإيهان على درجات سلم اليقين . . وشهيرة ، كذلك ، قصة ذلك الحديث النبوى الذى رواه « بطلها» أسامة بن زيد ، رضى الله عنهها ، قال : « بعثنا رسول الله ، ﷺ ، في سريّة ، فصبّحنا الحُرُقات \_[ مكان] \_ من جُهينة . فأدركت رجلا ، فقال : لا إلّه إلا الله . فطعنته . فوقع في نفسي من ذلك . فذكرته للنبي ، ﷺ ، فقال :

ــ «أقال: لا إِلَّه إِلا الله ، وقتلته ؟؟!!

قلت : يارسول الله ، إنها قالها خوفا من السلاح .

ـ قال : « أفلا شققت عن قلبه لتعلم أقالها أم لا "؟!! فهازال يكرّرها على حتى تمنيت أنى أسلمت يومئذ "(٢)!

وأمام هذا النهج النبوى، والموقف الإسلامى الجامع، يقف الإمام النووى الرمام هذا النهج النبوى، والموقف الإسلامى الجامع، يقف الإمام النووى : ٣٦٦ \_ ١٧٦٦ هـ، ١٢٧٧ م]، وهو يشرح [صحيح مسلم]، فيقول : ﴿ إِنهَا كَلَفْتُ بِالْعَمْلُ بِالْطَاهِرُ وَمَا يَنْطَقُ بِهُ اللَّسَانَ. وأما القلب فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه »!

فالذين يتجاوزون حدود « الظاهر» إلى الحكم على ما فى الضهائر، لا يهدرون فقط ثوابت الإسلام ، وإنها أيضا يغتصبون لأنفسهم سلطان الله ، الذى تفرد بالعلم المحيط بها في سرائر القلوب! . .

ولأن هذا المنهاج الإسلامي قد حرر القلوب من سلطان البشر ـ علماء وأمراء ـ فلقد فتحت هذه الحرية أمام العقل المسلم أبواب « النظر» في آيات الله التي بثها في « كتاب الكون» المنظور وفي « كتاب الوحي» المسطور، دونيا وجل أو تخوف مما يثمره « النظر» في هذه الآيات . . حتى لقد أصبح « الشك المنهجي» في الحضارة

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، وأبو داود، وابن ماجه، والإمام أحمد .

الإسلامية «علما » من العلوم، يسلك « النظار » سبيله لبلوغ اليقين الإيهاني، لا لهدم الإيهان ال. ، بل لقد ارتفع به فريق من أئمة الفكر الإسلامي إلى مرتبة «الواجب»، بل إلى مرتبة «الواجب الأول على الإنسان» ا . . فوجدنا في تراثنا ، إلى جانب من يفتخر بالشك . . فعندما « قال ابن الجهم للمكي :

\_أنا لا أكاد أشك . .

\_قال المكى: وأنا لا أكاد أوقن! . .

ففخر عليه المكى بالشك في مواقع الشك، كما فخر عليه ابن الجهم باليقين في مواضع اليقين المائد ا

وعندما يقول فريق من العلماء: إن أول واجب على الإنسان هو « النظر» . . يقول فريق آخر: إن أول واجب على الإنسان هو الشك(٢)!

فالشك المنهجى ، هو ثمرة للحرية . ولذلك فهو وَقَفٌ على العلماء ، بينها العوام لا يعرفون سوى الرفض بـ «لا» أو القبول بـ « نعم» . . بينها قادت حرية الفكر والنظر العلماء إلى « الشك المنهجى ، الذى هو السبيل إلى اليقين البرهانى» . . فصار، فى حضارتنا ، علما من علوم الاعتقاد . وبعبارة الجاحظ البرهانى» . . فصار، فى حضارتنا ، علما من علوم الاعتقاد . وبعبارة الجاحظ التوقف عند الشبهة والتثبت عند الحكومة جانبا ، وأضربوا عنه صفحا ، فليس إلا : التوقف عند الشبهة والتثبت الحرية جانبا . ولذلك ، فالعوام أقل شكوكا من الخواص ، لأنهم لا يتوقفون فى التصديق والتكذيب ، ولا يرتابون بأنفسهم ، فليس عندهم إلا الإقدام على التصديق المجرد ، أو على التكذيب المجرد ، وألغوا الحالة عندهم إلا الإقدام على التصديق المجرد ، أو على التكذيب المجرد ، وألغوا الحالة الثالثة من حال الشك ، التي تشتمل على طبقات الشك » . أما العلماء والخواص ، فعندهم : أنه « لم يكن يقين قط حتى كان قبله شك ، ولم ينتقل أحد عن اعتقاد إلى فعندهم : أنه « لم يكن يقين قط حتى كان قبله شك ، ولم ينتقل أحد عن اعتقاد إلى

<sup>(</sup>١) الجاحظ: [كتاب الحيوان] ، جـ ٦ ، ص ٣٥. تحقيق : عبد السلام هارون. طبعة القاهرة \_الثانية .

<sup>(</sup>٢) د. على فهمى خشيم .. [ الجيائيان: أبو على وأبوهاشم]، ص ٣٣٣ . طبعة طرابلس ــ ليبيا ــ سنة ١٩٦٨م.

اعتقاد غيره حتى يكون بينها حال شك» ، ولذلك جعلوه علما ، وقالوا: « فاعرف مواضع الشك ، وحالاتها الموجبة له ، لتعرف بها مواضع اليقين ، والحالات الموجبة له . وتعلّم الشك في المشكوك فيه تعلّما ، فلو لم يكن في ذلك إلا تعرّف التوقف ، ثم التثبت ، لقد كان ذلك ما يُحتاج إليه »(١) !

فبتحرير الضمير من سلطان غير الله، تنفتح أمام الفكر أبواب النظر والشك المنهجي الذي يوظف الفروض والنظريات وعلامات الاستفهام في تحصيل اليقين البرهاني للاعتقاد الديني . .

وهذا التحرير لضمير المؤمن، هو الذي أكدت عليه حركة الإحياء الإسلامي الحديثة، ورأته السبيل إلى الإبداع والتجديد لدنيا المسلمين بتجديد الدين الإسلامي . . فكتب الإمام محمد عبده [ ١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ ، ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م] عن تحرير الضمير الإسلامي من « سلطة الكهانة الدينية»: « إن الله لم يجعل للمخليفة ولا لشيخ الإسلام ولا للمفتى ولا للقاضى أدنى سلطة على ألعقائد وتقرير الأحكام. . ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيهان أحد أو عبادته لربه، أو ينازعه طريق نظره. . فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة والدعوة إلى الخير والتنفير عن الشر، وهي سلطة خوِّلها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم ، كما خوّلها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم . . وليس لمسلم، مهم علا كعبه في الإسلام، على آخر، مهما انحطت منزلته فيه، إلا حق النصيحة والإرشاد . . ولقد اشتهر بين المسلمين وعرف من قواعد أحكام دينهم أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه، ويحتمل الإيان من وجه واحد، حُمل على الإيمان، ولا يجوز حمله على الكفر. . وقال قائلون من أهل السنة : إن الذي يستقصى جهده للوصول إلى الحق، ثم لم يصل إليه، ومات طالبا غير واقف عند الظن، فهو ناج . . فهل رأيت تسامحاً مع أقوال الفلاسفة الحكماء أوسع من هذا؟! . . إن المرء لا يكون مؤمنا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقتنع به . فمن رُبّى على التسليم بغير عقل، والعمل، ولو صالحا، بغير فقه، فهو غير

<sup>(</sup>١) [كتاب الحيوان] ، جـ٦ ، ص ٣٥-٣٧، جـ٧ : ص٨.

مؤمن ؛ لأنه ليس القصد من الإيمان أن يُذَلّل الإنسان للخير كما يُذلل الحيوان، بل القصد منه أن يرتقى عقله وتتزكى نفسه بالعلم بالله والعرفان فى دينه، فيعمل الخير لأنه يفقه أنه الخير النافع المرضى لله، ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته فى دينه ودنياه ، ويكون، فوق ذلك، على بصيرة وعقل فى اعتقاده. . ومهما بحث الناظر وفكر، وكشف وقرر، أتى لنا بأحكام تلك السنن التى تسمى شرائع أو نواميس أو قوانين — فهو يجرى مع طبيعة الدين، وطبيعة الدين، وطبيعة الدين لا تتجافى عنه، ولا تنفر منه . . (١).

هكذا الإسلام . .

لا يعتذر عن وصف جاحديه بصفة « الكفر». . لكنه يجعل من حرية كفرهم به وهاية ممارستهم لهذا الكفر دينا يتقرب المؤمنون به إلى الله، سبحانه وتعالى، وعهدًا وذمة لرسوله، على ، في رقاب المسلمين إلى يوم الدين! . .

ويحرر ضيائر المؤمنين به من أى رقابة أو سلطة إلا رقابة سلطة علام الغيوب ومصرف القلوب، فيحفز بذلك التحرير عقولهم على النظر، بل وعلى الشك المنهجي، الذي يختبرون به الفروض ويمتحنون بواسطته علامات الاستفهام، وصولا إلى تأسيس الاعتقاد الديني على براهين العقول...

ف « الكفر»: قول أو فعل يعلن به صاحبه عن انحيازه إلى نقيض « الإيهان» . . أما « تكفير» الحكم على ما فى قلوب الآخرين ، فهو ـ بعبارة حجة الإسلام الغزالى أما « تكفير» الحكم على ما فى قلوب الآخرين ، فهو ـ بعبارة حجة الإسلام الغزالى الدين و دين المحتزاز من الحكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلا ، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة ، المصرحين بقول : لا إلّه إلا الله محمد رسول الله ، خطأ . والخطأ فى ترك ألف كافر أهون من الخطأ فى سفك محجمة من دم مسلم . . والوصية : أن تكف السانك عن أهل القبلة ما أمكنك ، ما داموا قائلين لا إلّه إلا الله محمد رسول الله ،

<sup>(</sup>۱) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] . جد ٣، ص ٣٠١ ـ ٣٠٩، جد ٤ ص ٣٩٦. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٣م.

غير مناقضين لها، والمناقضة: تجويزهم الكذب على رسول الله، ﷺ، بعذر أو غير عذر، فإن التكفير فيه خطر، والسكوت لاخطر فيه» (١)!

\* \* \*

#### • المقدمة الرابعة:

وهي في الموقف الشرعي من الارتداد عن دين الإسلام.

إن « الإيان»: تصديق بالقلب يبلغ مرتبة اليقين . . والتصديق القلبى لا سبيل للاطلاع عليه إلا من قبل علام الغيوب، ولذلك لا يمكن أن يكون ثمرة للإكراه . ولهذه الحقيقة التى تنفى إمكانية وجود الإيان بالإكراه ، كان التعبير القرآنى : ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليم ﴾ (٢) . وهو تعبير لا يقف فقط عند « النهى» عن إكراه الآخرين على التدين بالدين، بل إنه «ينفى» إمكانية حصول التدين عن طريق الإكراه، سواء تعلق هذا التدين بالآخرين أو تعلق بالذات! ا فكها لا يجوز إكراه الآخرين على التدين بالدين ، لأن إكراههم لا يثمر تذينا، فكذلك لا يجوز تصور تدين الذات بواسطة الإكراه. . فالإكراه يشمر « نفاقا» ، وشتان بين «النفاق» وبين «الإيان» ، الذي هو تصديق قلبي يصل إلى مرتبة اليقين . .

وإذا كان العقلاء قد اتفقوا على عدم جواز إكراه « الآخر» على « الإيمان». . فإن إكراه « الذات»، تحت تأثير القتل حدا للردة، قضية تحتاج ـ في فكرنا الإسلامي المعاصر ـ إلى جلاء . .

إن الجسم الإنساني تعرض له الجراثيم التي تصيبه بالأمراض . . والفكر الإنساني قد تعرض له وساوس وشكوك تزعزع إيهانه ويقينه بالمعتقدات . . فهاذا عن الذي تعرض له الوساوس والشكوك التي تزلزل يقينه الديني، وتنتقل به من الإيهان إلى الكفر والردة والإلحاد؟

إننا لو خيرناه بين القتل ـ بحد الردة ـ وبين « التوبة» ـ التي لا يمتلك يقينها ـ فكأننا نخيره بين القتل وبين « النفاق» ! . .

<sup>(</sup>١) [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ] .. ص ١٧، ١٥. و[ الاقتصاد في الاعتقاد] .. ص ١٤٣. طبعة القاهرة .. ٢٥٦.

وكها أن الموقف حيال الجسد المريض مرضا عضويا، هو طلب شفاته واستشفائه لدى أطباء الصحة الجسدية ، فإن الموقف حيال الفكر الذى عرضت له أمراض الوساوس والشكوك ، هو طلب الشفاء له والاستشفاء والهدى والهداية لدى أهل الفكر والعلماء . .

وإذا كان عارض المرض الجسهائي لا يكون جرما يعاقب عليه المريض. وإنها الجرم هو في نشر جراثيم المرض وعدواه وإشاعتها بين الناس، وفي التقصير في طلب سبل الصحة والعلاج. . فكذلك العارض الفكرى، والوساوس والشكوك التي تعرض لإيهان المؤمن، لا تمثل جرما في حد ذاتها ، يستوجب العقاب . وإنها الجرم هو في التقصير في طلب الشفاء الفكرى والهدى الإيهائي ، وأيضا في إشاعة الوساوس والشكوك والإلحاد بين الناس، تقويضا للإيهان الديني، الذي هو واحد من ركائز الاجتهاع الإنسائي المرشيد.

ففارق بين وجود المرض وجراثيمه، وبين إشاعتها ونشرها هدما للصحة في المجتمع الذي يعيش فيه المريض. وفارق بين وجود «العورة»، وبين كشفها على الملأ إيذاء لحياء الناس!. وفارق بين حب الفواحش وبين الدعوة إليها!. وفارق بين أن يعرض لإنسان ما شعور بالاحتقار لوطنه أو الكراهة له، وبين أن يشيع هذا الإنسان بين الناس فكوا يحتقر الوطن ويحط من قدر الوطنية ومحبة الأوطان!. وفارق بين حب الاختصاب للحرمات والأموال، وبين حرية الدعوة إليه! إلى آخر الفوارق بين الرأى في الأداب العامة والقيم والأخلاق، التي تعارف عليها المجتمع، كمقومات لوجوده، وبين إباحة الدعوة إلى تقويضها!..

فحرية الاعتقاد ـ حتى اعتقاد المحرم والضار والممنوع ـ حق طبيعى ، والحرمان منها قهر للإنسان على النفاق ، لا يمكن أن يشمر إيهانا أو اعتقادا راسخا . . أما «التعبير» عن هذا الاعتقاد ، فهو حق تحكمه اعتبارات الصالح العام ، ومقتضيات الحفاظ على المقومات الأساسية للاجتهاع الإنساني ، التي تعارف عليها مجتمع من المحتمعات . .

فإكراه الذات على اعتقاد ديني لا يصدّق به القلب، لا يشمر إيهانا حقيقيا . . أما منع هذه الذات من إشاعة الكفر والإلحاد وتقويض مقومات الاجتماع الإنساني ...

وفى المقدمة منها الإيهان الديني .. فهو رعاية للمقومات الاجتماعية ، لا تحجر على حرية الاعتقاد الذاتي ، ولا تتنافى مع حقوق هذا الإنسان وحريته في الاعتقاد . .

إن الله ، سبحانه وتعالى، لا يكلف نفسا إلا وسعها . والإسلام لا يكلف الإنسان ما لا يطاق . ومن هنا ، فإن هداية الضالين ، وإرشاد الحائرين ، واستبدال اليقين بشك الشاكين ، وإحلال الإيبان في قلوب الملحدين ، هي معركة فكرية تقع مسئوليتها على عاتق المفكرين والعلياء ، وليست مسئولية أجهزة الدولة العقابية بحال من الأحوال! . . هذا إذا كنا نريد إيبانا حقا ، لا نفاقا هو أخطر على الاجتهاع الإسلامي من « الكفر البواح»!

لقد تحدثت الكثير من آيات القرآن الكريم عن «الردة.. والمرتدين»، كظاهرة من ظواهر المجتمع المدنى على عهد رسول الله ، هي ، ومع ذلك فلم يرد في القرآن نص على عقوبة دنيوية لهؤلاء الذين ارتدوا على أعقابهم إلى الكفر بعد الإسلام ، أو أولئك الذين كانوا يؤمنون أول النهار ثم يكفرون آخره ، ولا الذين تكررت منهم الردة عدة مرات. . وذلك لأن ردتهم كانت اعتقادا ذاتيا ، ستروه بالنفاق ، ولم يكشفوا عنه ، فضلا عن أن يسعوا إلى إشاعة فاحشته بين الناس . وبرغم معرفة الرسول ، هي ، بالكثيرين منهم بخبر الساء . . أو بفلتات ألسنتهم فلم غدث أن أقام للردة عقوبة دنيوية على أحد من هؤلاء المرتدين . لقد كانوا هيدث أن أقام للردة عقوبة دنيوية على أحد من هؤلاء المرتدين . لقد كانوا الإيان . وبعبارة الإمام الشافعي [ ١٥٠ - ٤٠٢ه ، ٢٦٧ - ٢٨٠م]: « فإن الزنديق هو الذي يسر الكفر ويظهر الإيان» . وهذا هو النفاق في عهد رسول الله ، الإمام مالك [ ٣٠ - ٢٠ م ع ١٠ م] : «إن النفاق في عهد رسول الله ، الإمام مالك [ ٣٠ - ٢٠ م] : «إن النفاق في عهد رسول الله ،

ولأنهم لم يشيعوا زندقتهم بين الناس، وإنها ستروها فى خاصة اعتقادهم، عوملوا فى الدنيا معاملة المسلمين، وترك حسابهم الأخروى إلى الله، سبحانه وتعالى، فخلت آيات القرآن التي تحدثت عنهم مستخدمة مصطلح « الكفر»

<sup>(</sup>١) القرطبي: [ الجامع المحكام القرآن] . جدا ، ص ١٩٩٠.

ومصطلح « الردة» في وصف حالهم ــ من تقرير عقوبة القتل ، وخلت تجربة دولة النبوة في المدينة من إقامة حد للردة على أحد من هؤلاء المرتدين . . ﴿ وَمِن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون (١) . . ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء بعضهم أولياء بعض ومن يتولهم منكم فإنه منهم إن الله لا بهدى القوم الظالمين \* فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولون نخشى أن تصيبنا دائرة فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما أسروا في أنفسهم نادمين \* ويقول الذين آمنوا أهؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيانهم إنهم لمعكم خبطت أعهالهم فأصبحوا خاسرين \* يأيها اللَّين آمنوا من يرتد منكم عن دينهُ فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون ف سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم (٢) . . فهم قوم يسرون موالاة الأعداء ، في الوقت الذي يظهرون فيه موالاة المسلمين . . بل لقد ﴿ أقسموا بالله جهد أيهانهم إنهم ﴾ مع المسلمين !! ﴿إن اللين ارتدوا على أدبارهم من بعد ماتبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم \* ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله سنطيعكم في بعض الأمر والله يعلم إسرارهم ﴾ (٣).

فهم يعيشون في إطار الأمة الإسلامية والمجتمع الإسلامي والدولة الإسلامية ، أي لم يفارقوا الجهاعة \_ الأمة \_ ولم يشنوا عليها حربا . . ولم ينحازوا إلى عدوها انحيازا عمليا وماديا . لكنهم قد ارتدوا عن كامل الولاء والموالاة للجهاعة والأمة الإسلامية ، فأطاعوا الأعداء [ في بعض الأمر] سرًّا! أ . . وهم قد ارتدوا عن الطاعة التي أعلنوها للرسول ، لكنهم بيتوا هذه الردة وأسروها:

﴿ ويقولون طاعة فإذا برزوا من عندك بيت طائفة منهم غير الذي تقول والله يكتب ما يبيتون فأعرض عنهم وتوكل على الله وكفى بالله وكيلا ﴾ (٤).

(١) البقرة : ٢١٧ . (٢) المائدة : ٥١ ـ ٥٤ .

 ﴿ كيفَ يهدى الله قوما كفروا بعد إيهانهم وشهدوا أن الرسول حق وجاءهم البينات والله لا يهدى القوم الظالمين (١).

﴿ إِنَ الذِّينَ كَفَرُوا بِعِدِ إِيهَانَهُم ثُم ارْدَادُوا كَفَرا لَن تَقْبَلَ تُوبِنَهُم وأُولئكُ هُم الضالون﴾ (٢).

﴿ إِنَ الذَّينَ آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا \* بشر المنافقين بأن لهم عذابا أليها ﴾ (٣).

﴿ وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون ﴾ (٤).

فهذه الآيات القرآنية تصور «ظاهرة الردة والمرتدين» في مجتمع المدينة، وتبين أن هذه الردة قد سترها أصحابها بالنفاق، عندما أسروها وأظهروا الإسلام، وعندما استمر سلوكهم وانتهاؤهم في إطار الجهاعة المسلمة. . ولذلك جاء الحديث عنهم وعن ردتهم خاليا من تحديد أي عقاب دنيوي . .

وحتى في الحالات التي كانت فلتات اللسان تفضح ما يسرون ، فإن رسول الله ، وحتى في الحالات التي كانت فلتات اللسان تفضح ما يسرون ، فإن رسول الله ، وقل على ألا يقتل أحدا منهم . . فعن جابر بن عبد الله ، قال : قسم رسول الله ، وقل ، غنائم هوازن بين الناس ، قام رجل من بني تميم ، فقال :

\_اعدل يا محمد ا

\_ فقال ، ﷺ : « ويلك ! ومن يعدل إذا لم أعدل؟! لقد خِبْثُ وخسرت إن لم أعدل» .

فقال عمر بن الخطاب، رضى الله عنه : يا رسول الله، ألا أقوم فأقتل هذا المنافق؟!

\_فقال، على: « معاذ الله أن تتسامع الأمم أن محمدا يقتل أصحابه . . " (٥) .

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۸۲. (۲) آل عمران: ۹۰.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١٣٧ ، ١٣٨ . (٤) آل عمران : ٧٢ .

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد .

وحتى في حالة « رأس المنافقين» عبد الله بن أبي بن سلول \_ الذي وصف نفسه وجماعته بـ « الأعز»، ووصف الرسول، على ، وصحابته بـ « الأذل» \_ فقال : لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل! . . فسمع ذلك عمر بن الخطاب، رضى الله عنه ، فأتى النبى ، على ، فقال :

يارسول الله ، دعني أضرب عنق هذا المنافق.

\_ فقال النبى ، ﷺ : « ياعمر، دعه ، لا يتحدث الناس أن محمدا يقتل أصبحابه»(١) !

وهكذا ،خلت تجربة دولة المدينة ، على عهد رسول الله ، على ، من إقامة عقوبة دنيوية على جريمة الردة ، لأن أصحابها قد وقفوا بها عند حدود « الخيار الفكرى» ، ولم يفارقوا الأمة أو ينشروا زندقتهم علانية بين الناس . فكان هذا التطبيق النبوى هو « البيان النبوى» لما جاء في « البلاغ القرآني » عن هذا اللون من الردة وهذا الصنف من المرتدين . .

وعن هذا الحكم القرآنى والبيان النبوى، يقول الإمام ابن جرير الطبرى [ ٢٢٤ م. ٣١٠ه. ، ٣٦٠ م] : « لقد جعل الله الأحكام بين عباده على الظاهر، وتولى الحكم فى سرائرهم دون أحد من خلقه، فليس لأحد أن يحكم بخلاف ما ظهر، لأنه حكم بالظنون، ولو كان ذلك لأحد كان أولى الناس به رسول الله، على وقد حكم للمنافقين بحكم الإسلام بها أظهروا، ووكل سرائرهم إلى الله، وقد كذّب الله ظاهرهم فى قوله ﴿ والله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ (٢). . ، (٣). . ، (٣).

فمن ستر في الدنيا، سترالله عليه فيها! . .

\* \* \*

أما التراث الفقهى الذي تحدث علماؤه وأئمته وأعلامه عن «حد الردة» \_ وهو القتل، بعد ثبوتها، واستتابة مقترفها \_ فنحن نلاحظ فيه أمورا ذات دلالات ، منها:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، ومسلم، والترمذي، والإمام أحمد . (٢) المنافقون : ١ .

<sup>(</sup>٣) [ الجامع لأحكام القرآن ] . جدا ، ص ٢٠٠٠.

(أ) أنه ليس هناك اتفاق بين الفقهاء على أن للردة «حدا». والحد في الاصطلاح ـ هو: «العقوبة المقدرة على ذنب، وجبت بتقدير الشارع، حقا لله تعالى».. فلقد اتفقوا على أن «الحدود» خمسة: للزنا، والقذف، والسُّكر، والسرقة، وقطع الطريق.. ولقد أضاف المالكية «حد الردة»، الذي ظل خارج ما اتفق عليه الفقهاء من الحدود (١)..

(ب) ولأن القرآن الكريم قد خلا من تحديد عقوبة دنيوية على الردة . . وكذلك خلت السنة النبوية العملية . . فإن الفقهاء الذين قالوا بحد للردة قد استندوا إلى حديث نبوى يرويه عبد الله بن عمر ، رضى الله عنها ، فيقول : « قام فينا رسول الله ، على ، فقال : « والذي لا إلّه غيره ، لا يحل دم امرى مسلم يشهد أن لا إلّه إلا الله وأنى رسول الله إلا بإحدى ثلاث : الثيب الزانى ، والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجاعة » (٢) .

وحتى إذا تجاوزنا عن أن هذا الحديث هو «حديث آحاد» ، يصعب أن تشرع به عقوبة قتل . . فإنه يتحدث عن ردة تجاوز أصحابها «الخيار الفكرى والاعتقاد الذاتى» ، إلى حيث الخروج على الأمة ، إما بالبغى عليها ، والحرابة لها، وإما بالانضام إلى صفوف الأعداء المحاربين للأمة . . فهى ردة وحرابة ، وليست مجرد إلحاد وزندقة يسرهما الزنادقة والملحدون في الدين . .

ولعلنا نلمح معنى ومغزى لمجىء «باب الردة»، في المصنفات الفقهية، عقب «كتاب الحرابة». ودلالة لقول بعض الفقهاء: إن آية الحرابة ﴿إنها جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فسادا (٣) إنها «نزلت في النفر الذين ارتدوا، في زمن النبي، على الموسلة واستاقوا الإبل، فأمر بهم رسول الله، على الموكبة فقطعت أرجلهم وأيديهم وسملت أعينهم (٤) ، جزاء لهم على جريمتهم المركبة الردة، والحرابة، والسرقة، والقتل والتمثيل غدرا بالعمال القائمين على رعاية وحراسة إبل الصدقات...

(٢) رواه الإمام أحمد . (٣) المائدة : ٣٣.

<sup>(</sup>١) [ الموسوعة الفقهية ] . طبعة الكويت . ، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية . سنة ١٩٩٠م .

<sup>(</sup>٤) أبو الوليدُ ابن رشد: [ بداية المجتهد ونهاية المقتصد] . ج ٢، ص ٤٩٢، ٤٨٨. طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٤م.

كها نلمح، كذلك، مغزى لقول الثورى [ ٩٧ ـ ١٦١هـ ، ٢١٧ ـ ٧٧٨م] ، وأبي حنيفة [ ٨٠ ـ ١٥٠هـ ، ١٩٥ ـ ١٩٠٠م] وأصحابه، وابن شبرمة [ ١٤٤هـ وأبي حنيفة [ ١٠٠ ـ ١٩٣ هـ ، ٢٧٨ ـ ١٠٠٩م] ، وعطاء ١٢٧م]، وابن علية [ ١١٠ ـ ١٩٣هـ ، ٢٧٨ ـ ١٠٠٩م] ، وعطاء [ ٢٧ ـ ١١٠هـ ، ٢٤٢ ـ ٢٠٢٨م]، والحسن [ ٢١ ـ ١١٠هـ ، ٢٤٢ ـ ٢٧٢م]، وابن عباس [٣ ق هـ ٢٣ هـ، ٢١٩ ـ ٢٨٠م] ، وعلى بن أبي طالب [ ٣٣ ق هـ ٤٠٤هـ، ١٠٠٠ ـ ١٦١٠م]. قول هؤلاء الأثمة بعدم قتل المرأة المرتدة، لعدم تحقق آثار الحرابة في ردتها (١) . .

هكذا بجرر الإسلام الاعتقاد من كل ألوان الإكراه.. فلا إكراه " للآخر"، ولا إكراه " للذات" على "الإيبان"، لأن الإيبان تصديق قلبي يبلغ مرتبة اليقين، وعال أن يكون هذا الإيبان ثمرة من ثمرات الإكراه.. والعقاب الدنيوى الذى قرره الحديث النبوى للمرتد، هو عقاب على مفارقة الجهاعة، ومحاربة الأمة، وخيانة الدولة، وليس عقابا على ضلال الاعتقاد والإلحاد في الدين، إذا وقف ذلك "المرض الفكرى" عند صاحبه لا يتعداه إلى حيث يصبح إشاعة للمرض، ونشرًا للفحشاء الفكرية، وهدمًا لأعظم مقومات الاجتهاع.. أما إذا سعى ذلك الذى عرض له هذا المرض الفكري إلى طلب الصحة الفكرية والعافية لمعتقده لدى العلهاء والمفكرين، وجد في طلب الحق قدر الوسع والطاقة، فهو من الناجين، حتى ولو أدركه الموت قبل تحصيل اليقين، لأنه قد اجتهد طاقته في طلب الشفاء، وبذل وسعه في البحث عن الحق، و ﴿ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها﴾ (٢) . . ولقد "قال قائلون من أهل السنة: إن الذي يستقصى جهده في الوصول إلى الحق، ثم لم يصل اليه، ومات طالبا غير واقف عند الظن، فهو ناج.. فأى سعة لا ينظر إليها الحرج أكمل من هذه السعة؟ "(٣)، كما يقول الإمام محمد عبده . .

张 张 张

<sup>(</sup>١) [ الجامع الأحكام القرآن ] . جـ٣، ص ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] . جـ٣ ، ص ٣٠١.

تلك هي رؤيتنا للموقف الإسلامي من حرية الاعتقاد الديني . . ومن « ظاهرة التكفير» . . ومن « الارتداد عن الإسلام» . . سقناها في هذه المقدمات الأربع . . وذلك حتى نتبين ، في ضوئها ، موقع « فكر» الأستاذ الدكتور نصر حامد أبو زيد من المعلوم بالفطرة والبداهة والذي لم يختلف فيه أحد ـ أي المعلوم بالضرورة ـ من ثوابت عقائد الإسلام . . رافضين أي لون من الإكراء الفكري ، ومستهدفين فقط السعي ، كي يتسق « الفكر» مع الثوابت التي لم يختلف عليها أحد من خاصة وعامة المسلمين! . .

### القستمالأول مالايجون الخالفي

١ \_ التفسير الماركسي للإسلام . .

٢ .. والرؤية المادية للقرآن الكريم . .

٣ \_ والتفسير المادى للنبوّة..

والوحى . .

والعقيدة . . والشريعة . .

٤ \_ وتاريخيّة معانى وأحكام القرآن . .

## ١- التفسيرالماركسي للاسلام

فى ٢٩٩٥/٦/ ١٩٩٥م، صدر حكم محكمة استئناف القاهرة ـ دائرة الأحوال الشخصية ـ بالتفريق بين الأستاذ الدكتور نصر حامد أبو زيد، وبين زوجته الدكتورة ابتهال يونس ، تأسيسا على تضمن كتبه ما يجعله مرتدا عن دين الإسلام..

وبعد أيام قليلة ، نشر الدكتور نصر بيانا للناس ، قال فيه : « أنا مسلم ، وفخور بأننى مسلم ، أومن بالله سبحانه وتعالى ، وبالرسول ، عليه الصلاة والسلام ، وباليوم الآخر ، وبالقدر خيره وشره . وفخور بانتهائي إلى الإسلام . وأيضا فخور باجتهاداتي العلمية وأبحاثي . ولن أتنازل عن أي اجتهاد فيها إلا إذا ثبت لى بالبرهان والحجة أننى مخطئ » (١) .

وبعد أيام من نشر هذا البيان، قال : «.. أعلن استعدادى لتلقى ما أثاره الحكم القضائى من أسئلة واستفسارات في عقول أبناء مصر جميعا، للإجابة عنها، وشرح ما هو غامض، أو ملتبس، أو مثير للربية» (٢).

وأمام هذه الكلمات الواضحة والمحددة والصريحة، نجد أنفسنا بإزاء مجموعة من الحقائق:

أولاها: هذا الإعلان الصريح من الدكتور نصر عن أنه مسلم، فخور بإسلامه، وبانتهائه للإسلام، يؤمن بالله ورسوله واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره. .

<sup>(</sup>١) صحيفة [ الأهرام] .. القاهرة .. في ١٩ / ٦/ ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) مجلة [ روز اليوسف] القاهرة ف ٢٦/ ٦/ ٩٩٥ أم.

وهو إعلان صريح عن إسلام الرجل، لا يجوز التشكيك فيه بحال من الأحوال..

والثانية: إعلان الدكتور نصر عن تمسكه بآرائه وأبحاثه و"اجتهاداته العلمية" ـ وهي التي أثارت ضده العاصفة التي انتهت بحكم التفريق بينه وبين زوجه، تأسيسا على ردته \_ مع استعداده لمراجعة هذه الآراء والأفكار والأبحاث و"الاجتهادات العلمية"، إذا ثبت له بالحجة والبرهان خطؤها..

وهذه روح علمية طيبة، تفتح الباب للآلية الطبيعية والوحيدة الصالحة والقادرة على الفصل في مثل هذه الأمور. . آلية البحث في الآراء، والحوار حول الأفكار، والمناظرة بالحجة والبرهان. .

والثالثة: التقدير المسئول من قبل الدكتور نصر لما أثارته آراؤه وأفكاره لدى الناس، من قبيل «ما هو غامض أو ملتبس أو مثير للريبة». . واستعداده للإجابة عنها والشرح لها. .

#### \* \* \*

وانطلاقا من هذه الحقائق ، ستكون دراستنا في هذه الصفحات: دعوة منا موجهة إلى الدكتور نصر \_ الذى لا نشكك فيها أعلن من إسلامه ، وفخره به ، وانتهائه إليه \_ لينظر معنا في مواطن من مؤلفاته ودراساته ، رأينا فيها ما لا يتسق مع ثوابت الاعتقاد الإسلامي ، المعلوم من الدين بالضرورة ، والذى لم يختلف فيه أحد من المسلمين على مر تاريخ الإسلام . . فنحن نفتح معه باب الحوار الذى دعا إليه ، والمراجعة التي نادى بها ، طلبا للإيضاح لما هو « غامض ، أو ملتبس ، أو مثير للريبة » . . لنقتنع نحن بإجاباته التي تزيل ما لدينا من علامات استفهام . . أو ليراجع هو هذه النصوص ، التي سنوردها في سياقاتها كاملة ، والموحية \_ وفي كثير من الأحيان : القاطعة \_ بعدم اتساق معانيها ودلالاتها ومقاصدها مع ثوابت الإسلام ، الذي يؤمن به الدكتور نصر . .

ذلك هو المقصد، الذي تطمح إليه هذه الدراسة ، التي نقدمها في هذه الصفحات.

وأولى المشكلات، التى نحاور فيها الدكتور نصر ، والتى نراها محور وجوهر خلافنا معه، والباب الذى أثار عليه العاصفة.. هى نظرته المادية الماركسية للإسلام!!..

ونحن نؤمن بأن للدكتور نصر الحق كل الحق فى أن يتبنى المنهاج المادى الماركسى فى تحليل الإسلام. . لكننا نؤمن أيضا بأن هذا الموقف المادى فى النظر للدين، لا يمكن أن يكون متسقا مع إيهان صاحبه بالدين، ولا مع انتهائه إلى دين الإسلام!! . .

إن الماركسية \_ كما يعلمها المبتدئون والمتعمقون، وأنا واحد من الذين درسوها. وعاشوا تجربتها النظرية والعملية، قبل ما يقرب من نصف قرن \_ هى فلسفة مادية . . ترى، كما يقول واحد من أساتذتها: «أن المادة مستكفية بنفسها، مستغنية عن خالق يوجدها» (١) . .

وهذا الخالق \_ الله \_ الذي تنكره الماركسية ، وتجحده المادية الجدلية التي هي الركيزة الأولى للماركسية \_ هو الذي يتحدث عنه لينين ، فيقول : « سواء في أوربا أو في روسيا ، فإن أي دفاع أو تبرير لفكرة الله \_ مهما كان جيدا ، ومهما حسنت نواياه \_ هو تبرير للرجعية . . "(٢) . . فالله \_ في نظر المادية الماركسية \_ خرافة . . وشهيرة تلك المأثورة الماركسية التي تقول : « إن الشعوب في لحظات الضعف ، اخترعت الآلهة ، وفي لحظات القوة حطمتها » ا . .

وإذا كانت المادية الجدلية هي الأساس الذي فسرت به الماركسية « العالم»، و«الخلق»، و«الوجود»، و«المصير»، و«التاريخ»، و«الدين» و«الفكر» و«الاقتصاد» و«الاجتماع»، و«السياسة»، و«الآداب والفنون»، وحتى « اللغة». . إلخ . . بل وحتى أحلام الإنسان وعواطفه وأشواقه . . حتى لقد قطعت في يقين وبأن القول بأن العالم مادي، وأنه لا شيء في العالم بجانب المادة وقوانين حركتها وتغيرها، هو

(۱) د. مراد وهبة: [ المعجم الفلسفي] .. مادة « مادي .. مذهب » ـ طبعة القاهرة ، سنة ١٩٧١م.

(۲) [الموسوعة الفلسفية] ... وضع مجموعة من العلماء السوفييت بإشراف: م. روزنتال، ب.
 يودين. ترجمة: سمير كرم. طبعة بيروت، سنة ١٩٧٤م. .. مادة « تشييد الله » ... .

حجر الزاوية فى المادية الجدلية، فهو عدو صارم غير متصالح لكل مفاهيم الماهيات التي يضعها عليها الدين أو الفلسفة المثالية . . فإدراك الطبيعة يؤدى إلى إدراك مادية العالم (١٠) .

إذا كانت هذه هي النظرة المادية الماركسية للعالم: لا شيء في الوجود سوى المادة، ولا وجود لماهيات أو مفاهيم أو أفكار مفارقة للهادة والطبيعة . . فإن هذه النظرة قد قدمت في نشأة الفكر \_ ومنه الدين \_ وفي علاقته بالمادة والواقع ، النظرية التي يعرفها كل من قرأ الماركسية \_ ومنهم الدكتور نصر أبو زيد \_ . . نظرية «البناء الفوقي والقاعدة المادية» . . فالمادة والواقع \_ الاقتصادى ، والاجتهاعي ، والفسيولوجي \_ هما مصدر كل ألوان الفكر ، الذي هو البناء الفوقي الذي تصنعه وتشكّله المادة والواقع ، ليعود ثانية \_ هذا الفكر \_ كي يؤثر في الواقع ، في جدل مستمر ، صاعد من الواقع ، وعائد للتأثير في الواقع . . ولا شيء وراء ذلك الواقع . .

وبعبارات علياء الماركسية ، التي صاغتها موسوعاتهم الفلسفية: « فالفكر، هو النتاج الأعلى للدماغ كيادة ذات تنظيم عضوى خاص. وهو العملية الإيجابية التي بواسطتها ينعكس العالم الموضوعي في مفاهيم وأحكام ونظريات. . إلغ . . ويظهر الفكر خلال عملية أنشطة الإنسان الاجتاعية والإنتاجية، ويضمن انعكاسا وسيطا للواقع، ويكشف الروابط الطبيعية داخله . . فالفكر نتاج اجتاعي من حيث أسلوب بدايته ومنهج قيامه بوظائفه، ومن حيث نتائجه . والمادية الجدلية تعتبر الفكرة انعكاسا لواقع موضوعي، وهي تؤكد في الوقت نفسه التأثير العكسي للفكرة على تطور الواقع المادي، بهدف تحويله . وتتخذ الماركسية وسائل العيش، وتقيم الصلة بين هذه الطريقة والعلاقات التي يدخل فيها الناس في عملية الإنتاج . وهي - [ أي الماركسية] - ترى في نسق هذه العلاقات الإنتاجية الأساس والقاعدة الحقيقية لكل مجتمع عليها يرتفع بناء فوقي سياسي وقانوني واتجاهات مختلفة للفكر الاجتهاعي . . » (٢) .

١) المصدر السابق\_مادة « المادية الجدلية» ، و«المادية التاريخية الطبيعية».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. - مادة: «الفكر» و«الفكرة» و«المادية التاريخية» . . .

فالمادة والواقع - الاقتصادى والاجتماعى - هما القاعدة التى يتشكل فيها، ويخرج منها، ويصدر عنها الفكر بكل ألوانه: المفاهيم، والأحكام، والنظريات، والديانات. . وليس هناك مصدر للفكر خارج الواقع، أو مفارق للمادة والطبيعة . .

تلك هى النظرة المادية الماركسية للفكر والدين والخلق والخالق، وللعلاقة بين البناء التحتى المادى والبناء الفوقى الفكرى . . والتى يعلمها عوام وخواص الماركسين، والدارسون للماركسية، والقارئون الأدبياتها. .

ونحن نزعم \_ وسنقيم على ذلك الأدلة والبينات \_ أن الأستاذ الدكتور نصر حامد أبو زيد قد نظر بهذا المنظار المادى الماركسى، وهو يحلل القرآن الكريم . . والنبوة والوحى . . والعقيدة . . والشريعة . . وتاريخية النصوص . .

### 帝 彝 彝

وقبل أن نقف أمام نصوصه التي عرض فيها بالتحليل لهذه الأسس الخمسة في الاعتقاد الديني: القرآن ، والنبوة والوحي، والعقيدة، والشريعة، وتاريخية النصوص والأحكام . . وحتى لا يظن ظان أننا نكتفي في الاستدلال على تبنى الدكتور نصر للمنهاج الماركسي في التحليل \_ وتحليل « النص» القرآني على وجه الخصوص \_ بشهادة الماركسيين له ، على لسان الأستاذ محمود أمين العالم ، بأنه أي نصر، « أحسن من يحلل النص» . . حتى لا يظن ظان أننا نكتفي بهذه الشهادة على انتهائه لهذا المنهاج ، فإننا نقدم نهاذج من نصوص الدكتور نصر، التي تشهد على تبنيه لهذا المنهاج المادي الماركسي في النظر والتفسير والتحليل . .

ا ـ فالنظرية الماركسية في « البناء التحتى والبناء الفوقى» ـ وهي المفتاح المادي لعلاقة الفكر بالواقع، والمفتاح الموحيد لفهم نظرة الدكتور نصر للإسلام ـ نجدها عند الدكتور نصر. . الذي يقول: «إن الآفاق المعرفية للجهاعة التاريخية، هي آفاق تحكمها طبيعة البني الاقتصادية والاجتهاعية لهذه الجهاعة (١) . . وإن البني التحتية

<sup>(</sup>١) [ مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن]. ص ٧٢ طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٠م . وبجلة [القاهرة] ـ مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق ـ أكتوبر ١٩٩٢م.

والفوقية تتفاعل في جدلية معقدة . . الأنفاق المعرفية في أي مجتمع والأي جماعة ، أي البناء الفوقى ، محكومة بالبِنَى الاقتصادية والاجتماعية . أي بالبناء التحتى . . .

وهو يطبق هذه النظرية \_ إنتاج الواقع الاقتصادى والاجتهاعى للمعرفة والفكر \_ لا على الوقائع التاريخية فحسب، من مثل قوله عن اتفاق العرب على تحريم القتال في الأشهر الحرم: « وكان تحديد مجموعة من الشهور بحرم فيها القتال، أقرب إلى الاتفاق للحفاظ على وسائل الإنتاج الاقتصادى من الدمار الكامل . . \*(١) . . بل ويطبق هذه النظرية أيضا على نشأة الدين : « فلقد كان البحث عن دين إبراهيم \_ [ إبان ظهور الإسلام] \_ في حقيقته بحثا عن الهوية الخاصة للعرب، وهي هوية كانت تتهددها مخاطر عدة . أهم هذه المخاطر هو الخطر الاقتصادى النابع من ضيق الموارد الاقتصادي النابع من ألموارد الاقتصادية "(١)!

فالبناء التحتى \_ العوامل والبنى الاقتصادية والاجتماعية، والحفاظ على وسائل الإنتاج ، وعلى الموارد الاقتصادية هو مصدر المعرفة ، وصانع الأحداث التاريخية ، وموجه البحث عن «الهوية ـ الحنيفية» . . ودين إبراهيم ، عليه السلام ا ! . .

٢ ـ وإذا كانت المادية الماركسية قد جعلت الفكر والدين والمفاهيم والأحكام والنظريات ـ وكل مكونات البناء الفوقى ـ إفرازا للبنى الاقتصادية والاجتهاعية والمادية ـ البناء التحتى ـ . . فإن منهاجها الطبقى قد ميز فى أفكار المفكر، وفى النسق الفكرى، بين ما هو « تقدمى» أو «رجعى» ، وما هو « إيجابى» أو «سلبى» ، وما يمثل « تثويرا» للواقع أو «تجميدا وتثبيتا» لهذا الواقع، تبعا للوضع الطبقى للمفكر، ولدور الطبقة التى ينتمى إليها ويعبر عن مصالحها فى صراع الطبقات . .

والدكتور نصر أبو زيد، يتبنى هذا المنهاج الطبقى الماركسي في تحليل الأفكار وتوصيف المؤسسات . فـ « الدولة » عنده ـ كها هي في الماركسية ـ « جهاز طبقي » .

و «المشروع الاجتهاعي » محكوم بانتهائه الطبقي، وهو «يترجرج، غيابا وحضوراً طبقا لعلاقة الطبقة بغيرها من الطبقات». .

 <sup>(</sup>١)(٢) [ مفهوم النص ] . ص ٧٣.
 (٣) المرجع السابق . ص ٧٢.

والطبقة الوسطى عندنا، يعود ترددها الفكرى إلى « تكوينها الهش والجنينى» . . وتلفيقها الفكرى بين الموروث والوافد « مردود إلى النقص فى وعى الطبقة ، الناتج من طبيعة تكوينها الهش والجنيني» (١) . .

ونحن لا نناقش هنا خطأ أو صواب القول بتأثير الانتهاء الطبقى على الأفكار . . وإنها نسوق الأدلة ـ من نصوص الدكتور نصر ـ على تبنيه لهذا المنهاج الماركسى في النظر والتحليل والتفسير . .

٣ ـ بل إن البينات على تبنى الدكتور نصر للمنهاج المادى الماركسى والنزعة الطبقية الماركسية. . هذه البينات، تتجاوز نطاق « التبنى» إلى ميدان الدفاع الصريح عن الماركسية، في مواجهة ما يسميه « الخطاب الدينى»، الذي يقف من الماركسية موقف الرفض والإدانة والعداء. .

فهو يتهم « الخطاب الديني باختزال الماركسية في الإلحاد والمادية . . "(٢) . . وبأنه يجعل عداء الماركسية « للدين ذاته» ، بينها هذا العداء ـــ برأى الدكتور نصر ــ هو « للفكر الديني والتأويل الرجعي للدين » ، وليس لذات الدين . .

وإذا كنا قد سقنا نصوص فلاسفة وعلهاء وأساتذة الماركسية التى تتحدث عن رفض المادية الماركسية للخالق ـ الله ـ واعتبارها أن « أى دفاع أو تبرير لفكرة الله مهها كان جيدا ومهها حسنت نواياه ـ هو تبرير للرجعية». . لأن «العالم مادة» والمادة مستكفية بنفسها، مستغنية عن خالق يوجدها.» . . وهى نصوص شاهدة على أن العداء قائم بين الماركسية والدين ذاته ، ومعه كل الفلسفات التى تؤمن بها وراء الطبيعة والمادة . . فإننا ننبه ـ هنا أيضا ـ إلى مجانبة المدقة والموضوعية للدكتور نصر، عندما يتهم «الخطاب الدينى» «باختزال الماركسية في الإلحاد والمادية» . .

ذلك أن « الخطاب الديني» \_ حسب تعبيره \_ لا يختزل الماركسية في الإلحاد والمادية، وإنها يحاربها على امتداد جبهاتها وأصولها وفروعها جميعا ، فهو يعادى موقفها من الملكية \_ المسألة الاقتصادية \_ . ، وموقفها من صراع الطبقات . .

<sup>(</sup>١) مجلة [ القاهرة] .. مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق ... أكتوبر ، سنة ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) [ نقد الخطاب الديني ] . ص ٣٥. طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٢م.

وموقفها من الحرية . . وموقفها من ديكتاتورية البروليتاريا . . وموقفها من مصدر القيم والأخلاق، ودرجة الثبات أو التطور فيهيا . . ونظريتها في « الأمة . . والقومية» . . إلخ . . إلخ . .

وفي دفاع الدكتور نصر عن الماركسية، وإبراز محاسنها، واستلفات الأنظار إلى إيجابياتها \_ كها يؤمن بها ويراها \_ يعيب على « الخطاب الديني» « إهدار مبدأ «الجدل» ، الذي يُعد من أسس الفكر الماركسي ومن أولياته» . . وعدم الاحتفاء بها في الماركسية من « فكر يهدف إلى تغيير العالم \_ لا مجرد تقسيره \_ بتغيير وعي الإنسان . . فالخطاب الديني لا يستهدف الوعي بقدر ما يهدف إلى التشويش الأيديولوجي (١) على الماركسية . .

وينسى الدكتور نصر \_ أو يتناسى \_ ف خضم حماسه للجدل المادى الماركسى ، وتجاوز الماركسية تفسير العالم إلى تغييره . . ينسى أن « الخطاب الدينى» لا يهدر «مبدأ الجدل»، وإنها يهدر « الجدل المادى الماركسى» على وجه التحديد، في ذات الوقت الذي يتبنى « الجدل» الذي يعطى الأولوية للفكر، مع إقامة علاقات الحوار والتفاعل \_ الجدل \_ بين « الفكر» وبين « الواقع» . . وفي نظرية « السنن الإلهية» في الخلق . . والأفكار . . والاجتماع الدينى والبشرى . . نظرية كاملة ومتميزة في « الجدل» ، يتبناها « الخطاب الدينى » ، الذي يرفض مادية الجدل الماركسي ، أي الانقلاب الماركسي على « الجدل الهيجلى» ، تحديدا ا! . .

كذلك ، ليس صحيحا إهدار « الخطاب الدينى » لما في الماركسية من دعوة إلى تغيير العالم \_ لا مجرد تفسيره \_ ومن دعوة إلى « تغيير وعى الإنسان». . فالذى يرفضه « الخطاب الدينى » هو منهاج التغيير الماركسى للعالم . . وليس مطلق التغيير . ولهذا « الخطاب الدينى » في « التجديد الإسلامى » \_ الذى هو سنة وقانون لا سبيل إلى تبديلها أو تحويلها \_ منهاج متميز في التغيير . وهو لا يرفض « تغيير وعى الإنسان » بإطلاق ، وإنها « الوعى الماركسى » تحديدا ، والذى يراه « تزييفا لوعى الإنسان » كها أثبتت تجارب الواقع والتطبيق!

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٣٦.

وإذا كنا في غير حاجة إلى إعادة التذكير بنصوص علماء الماركسية ، التي تؤكد على ماديتها وإلحادها . . فإن دفاع الدكتور نصر عن الماركسية ، ورغبته الغريبة في «تبييض وجهها» ، قد دفعاه إلى الادعاء بأن تصنيف الشيوعية في المذاهب الإلحادية هو « فهم عامى مبتذل ، بحكم أيديولوجية التشويه» للشيوعية (١)!!

ولعل دعوى الدكتور نصر « إيان الشيوعية»، ونفى الإلحاد عنها هى من «نكات» عقد التسعينيات، التى تنافس تلك « النكتة» التى شاعت فى أوساط الشيوعيين المصريين فى عقد الأربعينيات، عندما جلس أحد الشيوعيين المصريين فى أحد المقاهى يحاور آخر « ليجنده» فى التنظيم. . فمر بها بائع أوراق اليانصيب، ينادى عليها بكلمة: يانصيب . . يكسب . .

فسأل الذي في طريقه إلى الشيوعية « الكادر القديم»:

\_ هل في الاتحاد السوفييتي أوراق يانصيب؟ . .

ففكر « الكادر الشيوعي » للحظة . . ثم أجاب :

ـ نعم. . لكن كل الأوراق هناك تكسب ا!

إنه ... في « النكتة» القديمة والجديدة .. تبييض للوجه الكالح، بصرف النظر عن « صنف المساحيق» أ . . .

وجدير بالملاحظة، أن الدكتور نصر أبو زيد، الذى تبنى منهاج المادية الماركسية في تحليل النصوص وتفسير الأنساق الفكرية، منذ ما قبل سقوط الماركسية وطى صفحة أحزابها ودولها ومعسكرها. قد كتب دفاعه عنها بعد هذا السقوط . . ذلك أن الذى سقط عنده ليس « الماركسية»، وإنها « الدولة السوفييتية ، دولة عبادة النصوص وسيطرة الحزب الذى احتكر وحده حق تأويل تلك النصوص» (٢). .

فالتبني للمنهاج المادي الماركسي. . والدفاع عن الماركسية ضد « الخطاب

<sup>(</sup>١) [ التفكير في زمن التكفير] . ص ١٣١ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) عجلة [ القاهرة ] .. إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني \_ يناير، سنة ١٩٩٣م.

الديني، موقف دائم وممتد للدكتور نصر، حتى أحدث كتبه [ التفكير في زمن التكفير] ـ الصادر في سنة ١٩٩٥م.

ذلك هو موقع الدكتور نصر من المادية الماركسية . . وبهذه المنهجية المادية حلّل وفسر وأوّل ثوابت الدين وأمهات الاعتقاد في الإسلام . . من القرآن . . إلى النبوة والوحى . . إلى العقيدة . . إلى الشريعة . . وحتى الموقف من تاريخية النصوص والأحكام ، التى تنفى عنها الخلود والثبات بتعميم وإطلاق ا

## ٢- الرؤمية المادّية للِقرآن الكريم

لقد تواترت فى القرآن الكريم الآيات المحكمات، التى تتحدث عنه باعتباره «تنزيلا»، نزل به الروح الأمين ـ جبريل عليه السلام ـ من لدن رب العالمين، على قلب رسول الله ونبيه محمد بن عبد الله ، ﷺ:

﴿ ذلك بأن الله نزّل الكتاب بالحق﴾ (١). ﴿ وإنه لتنزيل رب العالمين \* نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين ﴾ (٢) . ﴿ نزّل عليك الكتاب بالحق مصدّقا لما بين يديه ﴾ (٣) . . ﴿ آمنوا بالله ورسوله والكتاب الذي نزّل على رسوله ﴾ (٤) . . ﴿ تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ﴾ (٥) . ﴿ وإن كنتم في ريب مما ﴿ الله نزّل أحسن الحديث كتابا متشابها مثاني ﴾ (٢) . . ﴿ وإن كنتم في ريب مما نزّلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ﴾ (٧) . ﴿ وبالحق أنزلناه وبالحق نزل وما أرسلناك إلا مبشيرا ونذيرا \* وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مُكث ونزّلناه تنزيلا ﴾ (٨).

تلك نهاذج من آيات القرآن المحكهات، التي تفصح بأفصح لسان وأوضح بيان عن أن القرآن الكريم قد نزل من عند الله إلى الواقع الأرضى والعالم البشرى، وأنه قد كان له ... أى التنزيل القرآني ... كأى تنزيل، وجود مفارق لهذا الواقع الذى نزل فيه، وهبط إليه، قبل النزول والتنزيل...

(۱) البقرة : ۱۷۲ . (۲) الشعراء : ۱۹۲ ... ۱۹٤ ...

(٣) آل عمران : ٣. (٤) النساء : ١٣٦.

(٥) الفرقان : ١ . (٦) الزمر : ٢٣ .

(٧) البقرة : ٢٣. (٨) الإسماء : ١٠٦، ١٠٦.

وكما لا يختلف العقلاء على أن المطر الذى ينزل من السماء إلى الأرض، قد كان له وجود مفارق للأرض قبل أن ينزل عليها، فإن أحدا من المسلمين على اختلاف مذاهبهم وأقطارهم وعصورهم ما يختلف على أن القرآن ما التنزيل ما الذى نزل به جبريل من عند الله على رسوله، كان له وجود مفارق للواقع الذى نزل فيه قبل الإيجاء به إلى النبى، على . على هذا المعلوم من الدين بالضرورة ما أى الذى لم يختلف فيه أحد ما أجمع المسلمون واجتمعوا، وذلك بصرف النظر عن تأويلات العلماء وتصوراتهم للصورة التى كان عليها القرآن الكريم في هذا الوجود المفارق للواقع البشرى، قبل تنزيله والوحى به . . .

لكن الدكتور نصر حامد أبو زيد يباهى بانفراده بمخالفة « الخطاب الدينى » في هذا الذي عرف من الدين بالضرورة، وتواترت فيه آيات القرآن المحكمات، وتلقته الأمة بالإجماع والقبول، واطمأنت إليه القلوب والعقول، فلم يختلف فيه أحد من أهل ملة الإسلام.

والدكتور نصر فى خلافه هذا واختلافه، ينطلق من « المادية الجدلية»، ليقول لقرائه: إن القرآن قد تَشَكَّل فى الواقع، وصعد منه، ولم يهبط إليه، وإنه لم يكن له قبل تلاوة النبى له وجود مفارق للواقع الذى شَكَّله فتَشَكَّل، وفعله فانفعل، نصا ومفاهيم ودلالات . . فهو ثمرة للواقع . . ولا شىء هناك غير الواقع . . أما الإيان بمصدر إلمّى للقرآن ، وبقداسة لهذا القرآن ، فهو كلام يقال ، وفى الأخذ به طمس لهذه « الحقيقة» التى وصل إليها وانفرد بها الدكتور نصر، عندما طبق المنهاج الماركسى فى «المادية الجدلية» على القرآن الكريم!

ففى « المادية الجدلية»، ليس للفكر وجود سابق على الواقع، ولا مصدر مفارق للطبيعة والواقع.. لأن هذه المادية « تعتبر الفكر انعكاسا لواقع موضوعى.. فهو العملية الإيجابية التي بواسطتها ينعكس العالم الموضوعي فى مفاهيم وأحكام ونظريات.. إنه نتاج اجتهاعي من حيث أسلوب بدايته، ومنهج قيامه بوظائفه، ومن حيث نتائجه» (١)..

<sup>(</sup>١) [ الموسوعة الفلسفية] ... مادة : « فكرة» و فكر» .

وهذا الذى قالته موسوعات الفلسفة المادية الماركسية عن علاقة الفكر بالواقع، وتشكيل الواقع للفكر. . هو ذاته الذى طبقه الدكتور نصر على القرآن الكريم . . فقال : إن « الواقع هو الأصل . من الواقع ، تَكوّن النص ... [ القرآن] ... ، ومن لغته وثقافته صيغت مفاهيمه ، ومن خلال حركته بفعالية البشر تتجدد دلالته . فالواقع أولا، والواقع ثانيا، والواقع أخيرا . .. (١) .

ولو لم يكن للدكتور نصر سوى هذا « النص ـ المحكم»، لكفي في الدلالة على الفكر الذي خالف به وفيه الجميع . . لكن نصوص الرجل في هذه القضية تعد بالعشرات . . ومنها :

"إن النص \_ [ القرآن] \_ تَشَكَّل من خلال ثقافة شفاهية (٢) . . والوقائع هي التي أنتجت هذه النصوص (٣) . . ففي مرحلة تَشَكُّل النص في الثقافة ، تكون الثقافة « فاعلا» والنص « منفعلا (٤) . . وتكون الثقافة ــ اللغة ـ فاعلا والنص مفعولا . (a) .

وهو لا ينسى أن يطبق المنهاج المادى الماركسي فى « البناء التحتى والبناء الفوقى».. فالواقع الاقتصادى والاجتماعي قد شكّلت أبنيته نصَّ القرآن .. «فالواقع الذي تَشَكّل النص من خلاله .. يشمل الأبنية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والثقافية، ويشمل المتلقى الأول للنص ومبلّغه ، كما يشمل المخاطبين بالنص . «٢٦».

ثم يكرر هذا المعنى، مباهيا بمخالفته فيه وبه « مناهج الخطاب الدينى»، ونافيا أى وجود مفارق للقرآن وراء الواقع ؛ فهو ليس « دياليكتيكا هابطا»، وإنها هو « دياليكتيك صاعد» من الواقع الذى شَكّله . . فيقول : «وإذا كانت هذه النصوص ـ القرآن والحديث ـ تَشَكّلت في الواقع والثقافة ، فإن لكليهها ـ [ الواقع والثقافة] ـ دورا في تشكيل هذه النصوص . . ولعل الحديث عن دور الواقع

<sup>(</sup>١) [ نقد الخطاب الديني ]. ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق. ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) [ نقد الخطاب الديني] ، ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) [ مفهوم النص] . ص ٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق . ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦) [ مفهّوم النص ] . . ص ٣٠.

والثقافة في تشكيل هذه النصوص يمثل نقطة الانفصال، وربيا التدابر بين منهج هذه الدراسة \_ [ دراسة الدكتور نصر] \_ وبين المناهج الأخرى التي يتبناها الخطاب الديني المعاصر عند مناقشة مثل هذه القضايا، حيث يعطى الأولوية عند مناقشة النصوص الدينية للحديث عن «الله» عز وجل (قائل النص)، ثم يلي ذلك الحديث عن النبي على النبي الله ( المستقبل الأول) للنص، ثم يلي ذلك الحديث عن الواقع . . إن مثل هذا المنهج بمثابة ديالكتيك هابط، في حين أن منهج هذه الدراسة \_ [ دراسة الدكتور نصر] \_ ديالكتيك صاعد (١) . . إن الإيان بوجود مينافيزيقي سابق للنص يطمس الحقيقة البديهية والمتفق عليها، والتي لا تحتاج إلى المبات ، حقيقة أن النص في حقيقته وجوهره قد تشكّل في الواقع والثقافة . . كيا يعكّر إمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص . »(٢) .

لقد رأت الأمة أن الوجود السابق للقرآن على الواقع ، ونزوله من فوق ووراء هذا الواقع ، حقيقة بدهية متفق عليها ، ومعلومة من الدين بالضرورة . . ورأى الدكتور نصر عكس ذلك تماما . فعنده ، أن هذا الذي رأته الأمة وآمنت به ، انطلاقا من محكم آيات القرآن ، هو الذي « يطمس الحقيقة البديهية المتفق عليها ، والتي لا تحتاج إلى إثبات . . حقيقة أن القرآن قد تشكل في الواقع ، ولم يكن له وجود سابق على تشكّله في الواقع ، هذا التشكّل الذي صنعته الأبنية الاقتصادية والاجتهاعية والسياسية! ال . . » .

وعند الدكتور نصر، فإن الذى آمنت به الأمة واجتمعت عليه - من أن للقرآن خصوصيته النابعة من « قداسته وألوهيته» - هو مجرد « كلام يقال» ، ولا علاقة له بالحقيقة التى تفرد باكتشافها هو! . . «قد يقال : إن النص القرآنى نص خاص ، وخصوصيته نابعة من قداسته وألوهية مصدره» (٣) . لكن « الإيهان بوجود مينافيزيقى سابق للنص يطمس الحقيقة . . فالنص في حقيقته وجوهره مُنتَج ثقافى . والمقصود بذلك أنه تشكّل في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عاما . . »(٤)!

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ٢٩ .

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق. ص ۲۷، ۲۸. (٤) المرجع السابق. ص ۲۷، ۲۸.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٢١.

فالقرآن مند الدكتور نصر مجرد نص لغوى ، تشكل فى الواقع والثقافة . . وهو مفعول للواقع الفاعل له . . «والفكر الرجعى فى تيار الثقافة العربية الإسلامية ، هو الذى يباعد به عن طبيعته الأصلية بوصفه « نصا» لغويا ، ويحوله إلى شىء له قداسته بوصفه شيئا . . »(١) ! . .

ولست أدرى ما وجه التناقض بين أن يكون القرآن « نصا لغويا» ـ فهو عربى اللغة ـ وبين أن يكون إلمي المصدر ومقدسا؟! . . وهل تحول « لغوية الشعر» بينه وبين « شعريته»؟! . . وبينه وبين اختصاصه بالشاعر الذي أبدعه؟! . . وهل تحول « لغوية النص البليغ» بينه وبين « بلاغته»؟! . . وبينه وبين انتسابه للبليغ الذي أبدعه؟! . .

أم أن الدكتور نصر يؤسس في مواجهة « مناهج الخطاب الديني» هذا المنهاج الماركسي المادي « للخطاب اللا ديني»؟!! . . أرجو ألا يكون الأمر كذلك !! . .

### \* \* \*

ومن « ثقافة الواقع الجاهلي»، التي رأى الدكتور نصر أنها قد أسهمت في «تشكيل وتكوين» القرآن.. أشار إلى « الجنيفية» بقايا شريعة وملة إبراهيم، عليه السلام فقال: « لا يمكن، في حالة النص القرآني مثلا تجاهل الجنيفية، بوصفها وعيا مضادًا للوعى الديني الوثني الذي كان سائدا ومسيطرًا.. ومعنى ذلك أن النص [ القرآني ] يمثل في جانب منه جزءا من بنية الثقافة» (٢).

ومعنى كلام الدكتور نصر : أن القرآن قد أخذ « فى جانب منه» من الروايات الشفاهية عن بقايا الحنيفية، وأن هذا « الجانب» ليس وحيا من المصدر الإَلَمَى، وإنها من ثقافة الواقع . فهو ـ بهذا الرأى ـ تلفيق ! . .

ولو أنصف الدكتور نصر، لعلم أن الحنيفية ـ ديانة إبراهيم ـ يراها المؤمنون «مفارقة للواقع» وليست « جزءا من بنية ثقافة الواقع» ، لأنها دين نزل في صحف إبراهيم ، وليست فكرا شكّله الواقع . .

<sup>(</sup>١) للرجع السابق . ص ١٤ .

<sup>(</sup>٢) مجلة [ القاهرة ] \_ إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني \_ يناير، سنة ١٩٩٣م.

وفي علاقة « القرآن الكريم بكتب الديانات السابقة ... وبخاصة منها التوراة والإنجيل ... يؤمن المسلمون بأن القرآن قد جاء مصدقا لما لم يحرف أهل الكتاب من تلك الكتب ، ومستوعبا للصادق فيها؛ فهو، لذلك، مهيمن عليها، وكاف عنها. وأنه قد صحح ما حرفوه من بعض مواضعها، وما نسوه وما كتموه من آياتها، وما نبذوه وراءهم ظهريًا من عقائدها وشرائعها. يؤمن المسلمون بأن هذه هي علاقة القرآن بالكتب الدينية السابقة عليه، وذلك انطلاقا من محكم آيات القرآن التي تقول : ﴿وَأَنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب القرآن التي تقول : ﴿ من الذين هادوا يُحرّفُون الكلم عن مواضعه ونسوا ومهيمنا عليه ﴾ (١) . ﴿ من الذين هادوا يُحرّفُون الكلم عن مواضعه ونسوا نقضهم ميثاقهم لَكنّاهم وجعلنا قلوبهم قاسية يُحرّفُون الكلم عن مواضعه ونسوا حظا نما ذكروا به ﴾ (٣) . ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيّنته للناس عظا نما ذكروا به (١٠) . ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيّنته للناس كذلك يؤمن المسلمون بأن القرآن هو أحسن ما أنزل الله من كتب، لصلاحه لكل زمان ومكان : ﴿ الله نزل أحسن الحديث كتابا متشابها مثاني ﴾ (٥) . ﴿ واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم ﴾ (١٥) .

لكن الدكتور نصر يرى فى النص القرآنى نصا «ملفقا» ، بالمعنى السلبى لمصطلح التلفيق!! لأنه عبارة عن انتقاء من تلك الكتب، فهو قد أخذ بعضها، مع إعادة توظيف وتأويل، وما رفضه منها صنفه فى خانة الانحراف أو التحريف!! نعم . تلك هى عقيدة الدكتور نصر، وفيها يقول : « أما الموقف .. [ موقف النص القرآنى].. من النصوص الدينية، فقد اعتمد آلية الانتقائية التى تقبل الأجزاء وتعيد توظيفها وتأويلها، أما الأجزاء المرفوضة، فتم تصنيفها فى خانة الانحراف، أو التحريف، الناتج عن الضلال» (٧).

ولقد أجمعت الأمة على أن كتاب الله ﴿ ذكر وقرآن مبين ﴾ ، لا شبه بينه وبين الشعر : ﴿ وما علمناه الشعر وما ينبغى له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين ﴾ (^) . ﴿ إنه

<sup>(</sup>١) المائدة : ٤٨ . (٢) النساء : ٤٦ . (٣) المائدة : ١٣ .

 <sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٨٧ . (٥) الزمر : ٢٣ (٦) الزمر : ٥٥ .

<sup>(</sup>٧) عجلة [ القاهرة ] \_ إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني ، يناير-سنة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>۸)يس: ٦٩.

لكن الدكتور نصر يرى في القرآن شبها ـ من حيث تركيبته ـ بالشعر الجاهلي، وبالمعلقات الجاهلية . . والفارق بين تركيب القرآن ـ عنده ـ وبين الشعر الجاهلي، هو أن القرآن قد تشكل في مدى زمنى زاد على العشرين عاما . . وأن لدالالاته مستويات متعددة في السياقي الخاص بكل جزء من أجزاته . بل ويرى أن القرآن المنظومة من مجموعة من النصوص » ، بسبب تعدد النصوص الثقافية التي شكّلته!! . . يرى كل ذلك ، فيقول : "إن النص القرآني منظومة من مجموعة من النصوص . . وإذا كان يتشابه في تركيبته تلك مع النص الشعرى ، كها هو واضح من المعلقات الجاهلية مثلا ، فإن الفارق بين القرآن وبين المعلقة من هذه الزاوية المحددة يتمثل في المدى الزمنى الذي استغرقه تكون النص القرآني ، كها يتمثل في تعدد مستويات السياق المحددة لدلالة كل جزء من أجزائه . . وهذه التعددية النصى ، لأنها تمثل عناصر تشابه بين النص ونصوص الثقافة عامة ، وبينه وبين النص ، لأنها تمثل عناصر تشابه بين النص ونصوص الثقافة عامة ، وبينه وبين النص الشعرى بصفة خاصة » (النه النص الشعرى بصفة خاصة » وبينه وبين النص الشعرى بصفة خاصة ، وبينه وبين

وإذا كان القرآن قد خاطب النساء، كها خاطب الرجال - مع الجمع بينها في خطاب واحد في كثير من الأحيان - فإن تخصيص النساء بالخطاب، عند الدكتور نصر، ليس تكريها إلهيا للمرأة والارتقاء بها عن التجاهل الذي كانت عليه في الجاهلية، ولا هو استجابة لأسباب نزول روى أحاديثها علماء أسباب النزول. وإنها الأمر - عند الدكتور نصر - هو انحياز من القرآن إلى شعر الصعاليك، الذي كان بعض شعرائه يفردون النساء بالخطاب. فهو أثر من آثار إسهام شعر الصعاليك في تشكيل القرآن الكريم !! . .

نعم ١. يرى الدكتور نصر ذلك ، ويقول : « وسياق مخاطبة النساء ــ [ في

<sup>(</sup>١) الحاقة : ٤٠ ـ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) مجلة [ القاهرة ] إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني \_ يناير، سنة ١٩٩٣م.

القرآن] \_ المغاير لسياق مخاطبة الرجال، رغم الجمع بينها في سياق واحد في كثير من الأحيان ، يمثل القرآن فيه تجاوزا للنصوص الشعرية السائدة، وانحيازا لنصوص الصعاليك، حيث تمثل الزوجة مخاطبا في بعض نياذجه»(١)!!

وهذا الكلام، الذى يمثل «كارثة إيهانية» فى النظرة إلى القرآن، وفى الحديث عنه. . هو أيضا «كارثة جهالة» فى الحديث عن الشعر الجاهلي، بعامة ، والذى أفرد كثير من شعرائه المرأة بالخطاب . . لكن «كارثة الجهالة» فى الشعر تهون إذا ما قيست بكارثة الاعتقاد الإيهاني فى القرآن الكريم . .

وإذا كان القرآن ـ الذى رأى الدكتور نصر ، انطلاقا من المادية الجدلية ، أنه قد تشكّل وتكوّن واكتمل فى الواقع، ومن نصوص الواقع وثقافته وأبنيته الاقتصادية والاجتماعية والسياسية ـ إذا كان هذا القرآن قد غدا، فى الحضارة الإسلامية، المحور الذى تأثرت به النصوص الثقافية الأخرى، فإن تفسير ذلك جاهز هو الآخر فى المادية الجدلية « التى تعتبر الفكرة انعكاسا لواقع موضوعى، وفى الوقت ذاته تؤكد على التأثير العكسى للفكرة على تطور الواقع المادى، بهدف تحويله . . »(٢).

وكما طبق الدكتور نصر منهاج المادية الجدلية في تشكيل الواقع للنص وتكوينه وفعله له، على علاقة القرآن بالواقع، ذهب فطبق هذا المنهاج المادى الجدلى في عودة النص بعد تشكّله وتكوّنه واكتماله وانفعاله بالواقع عودته للتأثير في الواقع والتحويل له . . « فالقول بأن النص مُنْتَج ثقافي، يمثل بالنسبة للقرآن مرحلة التكوّن والاكتمال، وهي مرحلة صار النص بعدها مُنْتِجًا للثقافة . . والفارق بين المرحلتين في تاريخ النص هو الفارق بين استمداده من الثقافة وتعبيره عنها، وبين إمداده للثقافة وتعبيره لها» (٣).

إنه عند مادية الدكتور نصر الجدلية جدل بين النص والواقع . . فمن الواقع تكوّن النص وتشكّل واكتمل وانفعل ، ثم يعود ليؤثر في الواقع مرة أخرى ، وهكذا . . دون أن يكون هناك أى وجود للنص سابق على الواقع أو مفارق له ، أو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . (٢) [ الموسوعة الفلسفية]. مادة « الفكرة» .

<sup>(</sup>٣) [ مفهوم النص] . ص ٢٨ .

مصدر إلمَى وقدسى أوحى بشىء مقدس من حضرة إلمَية وراء الطبيعة والواقع، ومفارقة لهما . . فعند الدكتور نصر، وبنص عبارته: أن «الواقع هو الأصل، من الواقع تكون النص . [ أى القرآن ] .. ومن لغته وثقافته صيغت مفاهيمه، ومن خلال حركته بفعالية البشر تتجدد دلالته. فالواقع أولا، والواقع ثانيا، والواقع أخيرا (۱)!

### \* \*

والمسلمون قد أجمعوا واجتمعوا على أن عربية القرآن ـ لغة ونظها ـ إنها هي فعل إلهي ، وليست إضافة بشرية ، ولا إبداعا إنسانيا ، ولا هي من عند رسولهم ، عليه الصلاة والسلام . . فالله ، سبحانه وتعالى ، هو الذي أنزل هذا القرآن عربيا ، وأوحاه عربيا ، وجعله عربيا . . فعربيته جزء من بنيته وجوهره وحقيقته وهويته . .

وهذه العقيدة الإسلامية ، مصدرها القرآن الكريم ، جاءت في العديد من الآيات المحكات . . من مثل : ﴿ إِنَا أَنزَلْنَاه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون ﴾ (٢) . ﴿ وكذلك أَنزَلْنَاه قرآنا عربيا وصرّفنا فيه من الوعيد لعلهم يتقون أو يُحدث لهم ذكرا ﴾ (٣) . ﴿ وكذلك أوحينا إليك قرآنا عربيا ﴾ (٤) . ﴿ إِنَا جعلناه قرآنا عربيا وسرّفنا عربيا وسريا بعلناه قرآنا عربيا وسريا بعلكم تعقلون ﴾ (٥) . فالله ، سبحانه وتعالى ، هو الذي « جعله » عربيا . و« الجعل » هنا معناه : « تصيير الشيء على حالة دون حالة » أخرى (١) . أى أن عروبة اللسان القرآني ، هي فعل إلمّي ، كالنظم له ، والدلالات فيه . .

ويؤمن المسلمون ، أيضا ، بأن عروبة القرآن ، هي اطراد لسنة إلهية في وحيه إلى سائر الرسل والأنبياء ، أن يكون الوحي بلسان القوم الذين يرسل إليهم الرسول ، أو تبدأ فيهم الدعوة إلى الرسالة : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولَ إِلَّا بِلُسَانَ قَوْمَهُ لَيْبِينَ لَمُ ﴾ (٧) . .

<sup>(</sup>١) [نقد الخطاب الديني]. ص ٩٩.(٢) يوسف: ٢٠

<sup>(</sup>٣) طه : ١١٣ . (٤) الشورى: ٧.

<sup>(</sup>٥) الزخوف: ٣.

<sup>(</sup>٢) الرَّاغَبُ الأصفهاني: [ المفردات في غريب القرآن] . مادة ﴿ جعل ١٠ - ٠

<sup>(</sup>٧) إبراهيم: ٤.

على هذا الاعتقاد، في القرآن الكريم - وانطلاقا من هذا القرآن - أجمع المسلمون واجتمعوا . .

لكن الدكتور نصر أبو زيد يشكك في هذه الحقيقة ، ويرفض هذا الاعتقاد . . ويوحى إلى قارئه بأن هوية النص القرآني هي المعنى دون اللفظ العربي، وأن «اعتبار العربية جزءا جوهريا في بنية النص » القرآني هي من « أيديولوجيا العصبية العربية» عند الإمام الشافعي ، وليست حقيقة من حقائق الوحى الإلحى والاعتقاد الإسلامي . . ويذهب ليوهم قارئه بوجود خلاف بين أبي حنيفة والشافعي على مكانة العربية من هوية القرآن وبنية نصه وجوهره ، وذلك بدعوى أن إجازة أبي حنيفة لمن لا يعرف العربية أن يقرآ فاتحة الكتاب في صلاته باللغة التي يعرفها هو قول بأن هوية القرآن هي المعنى وحده دون اللفظ العربي . . يذهب الدكتور نصر هذا المذهب الغريب عن الاعتقاد الإسلامي ، فيقول : «ويبدو الخلاف حول طبيعة النص هو المحرك الباطني للخلاف الفقهي حول القراءة في الصلاة بغير العربية . إنه خلاف حول «هوية» النص القرآني: هل هو المعنى وحده؟ أم المعنى متلبسا بالألفاظ؟ وعلى صحة الافتراض الأول يمكن للترجمة أن تحل محل الأصل وتجزئ عنه ، وهو فيها يبدو الموقف الضمني الذي ينطلق منه أبو حنيفة . أما الموقف الني ينطلق منه النائية النص ، . » (ا) الموقف الني ينطلق منه الني المنبة الني ينطلق منه الشافعي ويذود عنه ، فهو التلازم بين اللفظ والمعني ، واعتبار الله ينطلق منه الشافعي ويذود عنه ، فهو التلازم بين اللفظ والمعني ، واعتبار الموبية . بكل مايتلبس بها من أيديولوجيا . جزءا جوهريا في بنية النص . . »(ا) ا ا

ولو كان الدكتور نصر باحثا عن الحقيقة، لعلم أن أثمة الإسلام وفقهاء الأمة قد أجمعوا على أن عروبة القرآن هي تنزيل ووحي وجَعْل إلهي، وما كان لهم إلا أن يجمعوا على هذا الذي جاء به محكم القرآن ذاته، وأن رأى أبي حنيفة إنها هو جواز قراءة الفاتحة، لمن لا يعرف العربية، بلغته، في الصلاة فقط، باعتباره مضطرا. فهي رخصة للمضطر، وليست حلالا مباحا، كأكل الميتة وشرب الخمر للضرورة، فهو لايبيح الميتة ولا يجل الخمر بحال من الأحوال. ولا أثر لهذا الذي توهمه الدكتور

<sup>(</sup>١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . ص ٢٠ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٢م.

نصر من أن أبا حنيفة قد استبعد أن تكون العربية . في اللغة والنظم - جزءا من بنية وهوية وجوهر النص القرآني (١) . .

فعروبة القرآن « جَعْل إلَهٰى» ، وليست « اختراعا شافعيا»، دفعت إليه «أيديولوجيا العصبية العربية»!!

والغريب، أن الدكتور نصر، الذي يشكك في أن تكون عربية القرآن جزءا من بنيته وهويته وجوهره، هو الذي يذهب يشكك في عالمية الخطاب القرآني، عندما يزعم أن المخاطبين به هم العرب وحدهم، المدين ينتمون للنظام اللغوى العربي وإلى الثقافة العربية. . فيقول : « وكون « النص» ـ [ أي القرآن ] ـ بلاغا، معناه أن المخاطبين به هم الناس جميعا، الناس الذين ينتمون إلى نفس النظام اللغوى للنص وينتمون إلى الإطار الثقافي الذي تعد هذه اللغة مركزه (٢) . فالمخاطبون بالقرآن عنده ـ هم جميع المنتمين إلى اللغة العربية وثقافتها . . وعندما تحدث عن « الدائرة الإنسانية» ، تحدث عنها كدائرة من دوائر « مشروع عربي ثقافي إنساني حضاري»، «يمكن استنباطه من النصوص الدينية (٣) . . فالعالمية هي « للمشروع الثقافي العربي» ؛ أما القرآن ، فإن المخاطبين به هم العرب المنتمون إلى اللغة العربية والثقافة العربية! . .

يقول الدكتور نصر ذلك ، وهو يعلم إجماع المسلمين واجتماعهم على عالمية الرسالة التى تجسدت فى الوحى القرآنى، وذلك انطلاقا من الآيات المحكمات فى القرآن الكريم، تلك التى أكدت على عالمية الرسالة القرآنية ، منذ الحقبة الملكية، وقبل رسائل النبى، على الى كسرى وقيصر والنجاشى والمقوقس ملوك وقادة الشعوب غير العربية. ففى القرآن المكى، نقرأ: ﴿قل لا أسألكم عليه أجرا إن هو إلا ذِكْرى للعالمين ﴾ (٤) . . فالقرآن ذكر للعالمين ، وليس لأهل العربية وثقافتها

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك ف: عمد مصطفى الشاطر: [ القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد]. طبعة القاهرة، سنة ١٩٣٦م.

<sup>(</sup>٢) [ مفهوم النص ] . ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) مجلة [ الله اهرة] .. مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق .. أكتوبر، سنة ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٩٠.

وحدهم!.. ﴿ وما تسألهم عليه من أجر إن هو إلا ذكر للعالمين ﴾ (١) ﴿ وما هو إلا ذكر للعالمين ﴾ (١) ﴿ وما هو إلا ذكر للعالمين ﴾ (٢) \_ ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ﴾ (٣) \_ ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ (٤) .

فالقرآن ذكر للعالمين. . والمبعوث به رحمة ونذير للعالمين . . والعرب هم نقطة البدء، وحملة هذا الذكر وهذه الرحمة إلى العالمين! . .

- فالمسلمون يؤمنون بأن القرآن نزل من عند الله . . ومن ثم ، فلقد كان له وجود عند الله قبل التنزيل . . أما الدكتور نصر ، فيقول إن القرآن نص شكّله الواقع وكوّنه ، ولم يكن له وجود مفارق للواقع \_ الاقتصادى والاجتماعى \_ قبل هذا التشكيل والتكوين . .
- والمسلمون يؤمنون بأن القرآن مصدره الله، وله قداسة مصدره الإلمى . .
  والدكتور نصر يرى في هذا الاعتقاد « كلاما يقال »، والأخذ به والإيهان بمقتضاه يطمسان الحقيقة، ويعكران إمكانية الفهم العلمى لظاهرة النص . .
- والمسلمون يؤمنون بأن القرآن هو الوحى الخاتم الذى حفظه الله من التحريف. . والدكتور نصر يراه مجموعة من النصوص المأخوذة من الكتب الدينية السابقة . . فهو قد انتقى أجزاء أعاد توظيفها وتأويلها ، ورفض أجزاء صنفها فى خانة الانحراف والضلال .

<sup>(</sup>١) يوسف: ١٠٤ . (٢) القلم : ٥٢ . (٣) الفرقان : ١ .

 <sup>(</sup>٤) الأنبياء : ١٠٧. (٥) [ الأهرام] ١٩/٦/ ١٩٩٥م. و[المصور] ٢٣/٦/ ١٩٩٥م.

- والمسلمون يؤمنون بأن القرآن ليس شعرا، ولا هو مما يشبه في نظمه الشعر. .
  والدكتور نصر يقيم أوجه الشبه بينه وبين الشعر الجاهلي، وبخاصة المعلقات،
  وشعر الصعاليك . .
- والمسلمون يؤمنون بأن عروبة القرآن وعربيته تنزيل ووحى وجعل إلمى . .
  والدكتور نصر يشكك فى ذلك، ويرى أن العربية ليست من بنية القرآن وجوهره وهويته . . وإنها هى من « أيديولوجية العصبية العربية» . . إلخ . . إلخ . .

والمقصد الذى تتغياه هذه الدراسة ، هو مراجعة هذه الكتابات في «اجتهادات» الدكتور نصر، تحقيقا للاتساق بين اعتقاده في القرآن وبين اعتقاد المسلمين الذي جاء في هذا القرآن.

ولعل قول الدكتور نصر \_ فى بيانه للناس \_ عقب صدور الحكم بردته عن الإسلام \_ : « . . ولن أتنازل عن أى اجتهاد من اجتهاداتى إلا إذا ثبت لى بالبرهان والحجة أننى مخطئ الأناب . . هو الذى فتح باب الأمل فى المراجعة الفكرية ، التى نأمل أن تثمر الاتساق بين الاعتقاد الإسلامى فى القرآن الكريم وبين ما يكتبه المسلم عن هذا القرآن الكريم ! . .

<sup>(</sup>١)[الأمرام] في ١٩/٦/ ١٩٩٥م.

### ٣- النفسيرالمادي للستبوة والوحي والعقيرة والشريعة

وكها أنكر الدكتور نصر أبو زيد - تبعا لمنهاج الماركسية في « المادية الجدلية» ـ ما وراء الواقع وما فوق الطبيعة، وهو يتحدث عن القرآن، فرآه « نصا من الواقع تكوّن، ومن لغته وثقافته صيغت مفاهيمه، ومن خلال حركته بفعالية البشر تتجدد دلالته؛ فالواقع ـ بأبنيته الاقتصادية والاجتهاعية والسياسية والثقافية ـ هو الفاعل للنص، والنص هو المفعول للواقع والمنفعل به، فهو « ديالكتيك صاعد» من الواقع، وليس هابطا ـ تنزيلا ـ إليه . . ولم يكن له وجود سابق على الواقع مفارق له . . فلا شيء غير الواقع ، فالواقع أولا، والواقع ثانيا، والواقع أخيرا . . » (١) إ!

كذلك طبق هذا المنهاج الماركسي في « المادية الجدلية» على أمهات الاعتقادات الإسلامية . .

• فالنبوة عنده، ليست إعجازا مفارقا لقوانين المادة والطبيعة والواقع، وإنها هي مجرد درجة قوية من درجات الخيال الناشئ عن « فاعلية المخيلة الإنسانية»، يتصل بها النبي بالملك ، كما يتصل بها الشاعر بشيطانه، وكما يتصل بها الكاهن بالجان. . فهي ... النبوة ... « حالة من حالات الفعالية الخلاقة للمخيلة الإنسانية»، وليست « ظاهرة فوقية مفارقة» للواقع وقوانينه المادية . . والفارق بين النبي وبين الشاعر والصوف والكاهن هو، فقط، في « الدرجة» .. درجة قوة المخيلة . وليس في الكيف والنوع! . . .

<sup>(</sup>١) [ نقد الخطاب الديني] . ص ٩٩ . و[مفهوم النص] . ص ٢٠٠ ٢٧ .٣٠ ـ٣٠

ذلك هو « اجتهاد» الدكتور نصر أبو زيد في عقيدة النبوة الدينية ، التي أجمع المسلمون على مفارقتها للواقع وقوانينه البشرية والمادية ، لأن « لأرواح الأنبياء مددا من الجلال الإلحى لا يمكن معه لنفس إنسانية أن تسطو عليها سطوة روحانية» (١) . . وفيه يقول : « إن تفسير النبوة اعتهادا على مفهوم «الخيال» ، معناه أن ذلك الانتقال من عالم البشر إلى عالم الملائكة انتقال يتم من خلال فاعلية «المخيلة» الإنسانية التي تكون في «الأنبياء» \_ بحكم الاصطفاء والفطرة \_ أقوى منها عند من سواهم من البشر . وإذا كانت فاعلية « الحيال» عند البشر العاديين لا تتبدى إلا في حالة النوم وسكون الحواس عن الانشغال بنقل الانطباعات من العالم الخارجي إلى الداخل ، فإن « الأنبياء» و«الشعراء» و«العارفين» قادرون دون غيرهم على استخدام فاعلية « المخيلة» في اليقظة والنوم على السواء . وليس معنى ذلك على استوية بين هذه المستويات من حيث قدرة « المخيلة» وفاعليتها ، فالنبي يأتي على التسوية بين هذه المستويات من حيث قدرة « المخيلة» وفاعليتها ، فالنبي يأتي على رأس قمة الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب » لليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب » المناه الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نه المناه المنتوب المنطقة الترتيب ، يليه الصوفي العارف ، ثم يأتي الشاعر في نهاية الترتيب ، يأتي الشاعر في المناه الترتيب ، يأتي الشاعر في المناه ال

فالفارق بين النبى وبين الصوفى والشاعر، هو فى قوة المخيلة الإنسانية \_ فهو فارق فى الدرجة وليس فى النوع \_ . . فالاتصال عند الجميع \_ النبى ، والشاعر ، والصوفى ، والكاهن \_ خاضع لقوانين المادة ، والواقع الثقافى البشرى . . وبعبارة الدكتور نصر : « فإن النبوة ، فى ظل هذا التصور ، لا تكون ظاهرة فوقية مفارقة . . ويمكن أن يفهم الانسلاخ أو « الانخلاع » فى ظل هذا التصور على أساس أنه تجربة خاصة ، أو حالة من حالات الفعالية الخلاقة (٣) . . وهذا كله يؤكد أن ظاهرة الوحى \_ القرآن \_ لم تكن ظاهرة مفارقة للواقع ، أو تمثل وثبا عليه وتجاوزا لقوانينه ، الوحى \_ القرآن \_ من مفاهيم الثقافة ونابعة من مواضعاتها وتصوراتها . » (٤) .

ولما كان تصور «المادية الجدلية» لمكونات الواقع المادى، يميز في هذه المكونات بين « الواقع السائد المسيطر»، وبين « الواقع الجنيني الصاعد والمستقبلي» \_

<sup>(</sup>١) الإمام محمد عبده: [رسالة التوحيد]. ص ٨١. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٤م.

<sup>(</sup>٢) [ مفهوم النص ] . ص ٥٦ (٣) المرجع السابق . ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق. ص ٣٨.

فالعبودية، مثلا، في المرحلة العبودية، تمثل « الواقع السائد المسيطر»، بينها يمثل «الإقطاع» «الواقع الجنيني» النقيض للعبودية، والصاعد لتقويض نظامها. وكذلك يمثل « الإقطاع»، في مرحلته، الواقع السائد المسيطر، بينها تمثل «الرأسهالية» الواقع الجنيني النقيض للإقطاع . . وفي المرحلة « الرأسهالية»، تكون أبنيتها التحتية هي الواقع السائد والمسيطر، بينها تمثل « الاشتراكية» الواقع الجنيني والنقيض . . وهكذا . .

كما تصوريت « المادية الجدلية » الواقع - المسيطر. . والنقيض - على هذا النحو، طبق الدكتور نصر أبو زيد هذا المنهاج المادى الجدلي الماركسي على الواقع الذي ظهر فيه الإسلام . . فالواقع السائد المسيطر، في مكة، كان الواقع الوثني الجاهلي، أما « محمد » والقرآن والرسالة والإسلام ، فجميعها جزء من الواقع ونتاجه وثمرته. . لكن الواقع الذي أثمرها هو الواقع الجنيني النقيض ، والذي كان ـ هو الآخر \_ تعبيرا عن قوى اجتماعية وعن صراعات اقتصادية واجتماعية. . فالجاهلية الوثنية، والإسلام ونبيه، كلاهما ابن الواقع ونتاجه ، تعبيرا عن قوى اجتماعية وصراعات اقتصادية . . إذ لا شيء غير الواقع . . فالواقع أولا ، والواقع ثانيا، والواقع أخيرًا. ولا وجود لما هو مفارق للواقع، أو خارق لقوانينه المعتادة... وبعبارة الدكتور نصر، «فلقد كان محمد - المستقبل الأول للنص ومبلّغه - جزءا من الواقع والمجتمع، كان ابن الواقع ونتاجه . . ليس بمعنى أنه نسخة كربونية من صورة العربي ألجاهلي . . فالواقع الذي ينتمي إليه محمد ليس بالضرورة هو الواقع السائد المسيطر، فالواقع \_ أي واقع كان \_ يحتوى في داخله وفي بنائه الثقافي نمطين من القيم: النمط السائد المسيطر، ونمط القيم النقيض، الذي يكون ضعيفا خافت الصوت، لكنه يسعى لمناهضة نمط القيم السائد. وليس هذان النمطان من القيم إلا تعبيرا عن قوى اجتهاعية، وعن صراعات اقتصادية واجتهاعية . . »(١).

فالنبي والنبوة والرسول والرسالة، جميعها: ثمرة للواقع، ونتاج لنمطه النقيض

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ٦٧ ، ٦٨ .

والجنيني، وتعبير عن قوى وصراعات اقتصادية واجتماعية . . إذ لا شيء وراء الواقع و إفرازاته، وقوانينه أ ! . .

#### \* \* \*

• وإذا كان " الدين" ، في الاعتقاد الإسلامي ، إنها هو " وضع إلمى ، يدعو أصحاب العقول إلى قبول ما هو عند الرسول ، هلا . " ، (1) والعقيدة والشريعة هما جماع هذا " الوضع الإلمى " ، الذي أوحاه الله ، سبحانه وتعالى ، إلى رسوله ، هلا وهو اعتقاد لم يختلف فيه أحد من أهل الملة والقبلة ، خاصتهم وعامتهم . . فإن الدكتور نصر أبو زيد ، انطلاقا من الفلسفة المادية والمنهاج الوضعى ، يرى العقيدة مؤسسة ، بالضرورة ، على كثير من التصورات الأسطورية في ثقافة الجهاعة البشرية ، وهي ، لذلك ، مرتبطة بمستوى الوعى لدى هذه الجهاعة ، متطورة بتطور هذا الوعى ؛ فلا ثبات فيها ، كها هو الحال مع ثوابت الدين . ولذلك ، رأينا الدكتور نصر يهاجم " الخطاب الديني الذي يتجاهل أن العقائد هي تصورات الدكتور نصر يهاجم " الخطاب الديني الذي يتجاهل أن العقائد هي تصورات النصوص الدينية قد اعتمدت ، بلاشك ، شأن غيرها من النصوص ، على جدلية المعرفي والأيديولوجي في صياغة عقائدها ، المعرفي التاريخي يحيل بالمضرورة إلى كثير من التصورات الأسطورية في وعي الجهاعة التي توجهت إليها النصوص من الخطاب . . "(1)!

فالنصوص الدينية ـ القرآن والحديث ـ صاغت العقائد الدينية من « المعرف التاريخي»، الذي يحيل، بالضرورة، في صياغة هذه العقائد الدينية على كثير من التصورات الأسطورية في وعى الجهاعة البشرية التي توجهت إليها هذه النصوص الدينية بالخطاب. . ولذلك، فلا وجه للحديث عن ثبات هذه العقائد المؤسسة على الأساطير، ولا منطق في قول أصحاب « الخطاب الديني» : إنه « لا اجتهاد في مجال العقيدة» . .

**条 格 格** 

<sup>(</sup>١) الجرجاني: [ التعريفات] مادة " الدين " عليمة القاهرة ، سنة ١٩٣٨م.

<sup>(</sup>٢) مجلة [ القاهرة] . إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني \_ يناير، سنة ١٩٩٧م.

• وإذا كانت العقيدة قد صيغت بالاستناد إلى الأساطير. . فإن الشريعة التي يعتقد المسلمون أنها « وضع إلمّى ثابت يأتي به نبى من الأنبياء » (١) - هي التي صاغت نفسها!! . .

أى والله ! هكذا فكّر الدكتور نصر، وقدّر . . بل ورأى ذلك بديهة من البدهيات . . فعنده « أن الشريعة ، كها يعلم المبتدئ من « علوم القرآن» ، صاغت نفسها مع حركة الواقع الإسلامي في تطوره . . "(٢)!

تلك هي « اجتهادات » الدكتور نصر أبو زيد. .

- ♦ القرآن : « نص شَكّله الواقع» . . ! !
- والنبوة والوحى : « نتاج الواقع» . . ! 1
- والعقيدة : مؤسسة على التصورات الأسطورية في الوعى الثقافي للجاعة . . !!
  - والشريعة: صاغت نفسها مع حركة الواقع في تطوره . . ! !

فلا شيء وراء الواقع يفارق قوانينه.. ولا ثبات ولا قدسية لمعتقد من هذه المعتقدات .. « فالواقع أولا، والواقع ثانيا، والواقع أخيرا» (٣).. و«الفكر الرجعي، في تيار الثقافة العربية الإسلامية، هو الذي يحول النص [ أي القرآن] وإلى شيء له قداسته، بالقول إنه نص خاص، وخصوصيته نابعة من قداسته وألوهية مصدره.. بينها حقيقة النص وجوهره أنه مُنتُج ثقافي تشكّل في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عاما.. (3).

وهى « اجتهادات» \_ كها قلنا \_ تحتاج إلى مراجعة ، تحقيقا لاتساق التصورات في عقائد الإسلام مع إعلان الإيهان بهذا الإسلام أ . .

<sup>•</sup> 

<sup>(</sup>١) أبو البقاء: [الكليات] مادة « الشريعة». (٢) [مفهوم النص] . ص ١٧ .

<sup>(</sup>٣) [ نقد الخطاب الديني] . ص ٩٩ .

<sup>(</sup>٤) [ مفهوم النص ] . ص ١٤، ٢١، ٢٧.

# ٤- تاريخية معانى وأحكام القرآن

يؤمن المسلمون، انطلاقا من القرآن الكريم، بأن هذا القرآن: محكم ومتشابه، وأن متشابهه يفهم ويفسر بإرجاعه إلى محكمه، وأنه يفسر بعضه بعضا، وأن «أسباب النزول» تضع القارئ والمفسر في إطار الملابسات والدلالات الأصلية، فتعين على الفهم في ضوء واقع عصر التنزيل، وأن فهم دلالات القرآن لا بد وأن يكون بدلالات ألفاظه في عصر الوحي، وليس بالدلالات التي طرأت على الألفاظ بعد عصر التنزيل . .

وهم يؤمنون بأن هذا المنهاج ، الذي يستحضر في فهم القرآن وتفسيره الدلالات الأصلية والسياق الأول ، إنها يقتضيه إيهانهم بأن هذا القرآن هو الوحى الحاتم للشريعة الحاتمة. . فلا « مرحلية»، ولا «تاريخية»، في فهمه وتفسيره، لأن المرحلية والتاريخية تتنافيان مع خلود القرآن لحفلود الشريعة التي جاءبها . .

وعن هذا المنهاج فى فهم القرآن وتفسيره وهو الذى لم بخالف فيه سوى غلاة الباطنية يقول الإمام محمد عبده: «.. فعلى المدقق أن يفسر القرآن بحسب المعانى التى كانت مستعملة فى عصر نزوله، والأحسن أن يفهم اللفظ من القرآن نفسه، بأن يجمع ما تكرر فى مواضع منه وينظر فيه، فربيا استعمل بمعان مختلفة كلفظ «الهداية» وغيره ويحقق كيف يتفق معناه مع معنى الآية، فيعرف المعنى المطلوب بين معانيه. إن القرآن يفسر بعضه ببعض، وإن أفضل قرينة على معنى اللفظ موافقته لما سبق له من القول، وإتفاقه مع جملة المعنى، وائتلافه مع القصد الذى جاء له الكتاب بجملته (١). فداوم على قراءة القرآن، وتفهم أوامره ونواهيه،

<sup>(</sup>١) [ الأعيال الكاملة للإمام محمد عبده] . جـ ٤ ، ص ١١ . دراسة وتحقيق: د. محمد عيارة . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٣م.

ومواعظه وعبره، كما كان يتلى على المؤمنين والكافرين أيام الوحى»(١). .

وهذا المنهج « اللاتاريخي»، أى الرافض لربط المعانى بتاريخ بعينه تطوى صفحتها بمرور هذا التاريخ ... كما قدمنا ... هو عند المسلمين « دين»، وليس خيارا إنسانيا لمنهج من المناهج في التعامل مع النصوص، لارتباطه بختم القرآن للوحى الإلمى وختام الإسلام لشرائع السماء إلى الإنسان، وبمعنى الحفظ الإلمى لهذا القرآن . . فالقرآن ألفاظ ونظم ودلالات ، ولن تكون هناك قيمة فكرية إذا وقف الحفظ عند حدود الألفاظ، مع إهدار المعانى وتجاوزها . فعندما يقول الله، سبحانه وتعالى : ﴿ إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾ (٢)، فإنه يشرع لخلود القرآن .. ألفاظا ونظها ودلالات ـ لتظل ثوابت العقيدة والشريعة خالدة، ولتستمر الصبغة الإسلامية لحضارة الإسلام، عبر الزمان والمكان . .

هذا هو الاعتقاد الإسلامي في خلود القرآن.. و لا تاريخية عانيه وأحكامه..

لكن الدكتور نصر أبو زيد ، يلجاً هنا \_ وبإزاء هذه القضية أيضا \_ إلى المنهاج «الوضعى \_ المادى»، الذى يقول بتاريخية النصوص الدينية ، فينفى عن معانيها ودلالاتها الأصلية أيّ ثبات أو استمرارية أو خلود، ويصدر حكمه \_ في جرأة غير مسبوقة \_ بطي صفحة معانى القرآن التي نزلت بها ألفاظه ، قائلا : "إن القرآن خطاب تاريخي ، لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتا(٣) . . وليس ثمة عناصر جوهرية ثابتة في النصوص ، بل لكل قراءة \_ بالمعنى التاريخي الاجتماعي \_ جوهرها الذي تكشفه في النص . . "(١) ا.

وإذا انتفى أى ثبات عن أية معان أو مفاهيم أو أحكام للقرآن الكريم، وجعلنا لكل قراءة \_ أى لكل قارئ \_ الجوهر والمفهوم الذى تكشفه فى النص القرآنى، وعلمنا، أيضا، أن الدكتور نصر يقول : « إنه لابد من التسليم \_ مع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. جدا، ص ١٧٠. (٢) الحجر: ٩.

<sup>(</sup>٣) مجلة [ القاهرة ] ـ مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق .. أكتوبر، سنة ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) [ نقد الخطاب الديني ] . ص ٨٣ .

«لوى آلتوسير» بأنه « لا توجد ثمة قراءة بريئة» (١٠)..» فأية « غاية» من العبث والعبثية تفضى إليها هذه الدعوة ، التي تجعل كل قراءة غير بريئة ، ولكل قراءة غير بريئة جوهرها الذي تكشف عنه في النص القرآني ؟ ! . . وهل يبقى مع ذلك وبعد ذلك شيء من الذكر الذي تعهد الله بحفظه ، اللهم إلا إذا كان هذا الحفظ حفظا متحفيًّا لصور الألفاظ ، التي فقدت معانيها ودلالاتها بانتهاء عصر النبوة ، وتغير جوهر القرآن الذي نزل به الروح الأمين على قلب محمد ، هي ، وذلك بتعدد القراءات مع تعدد القراء فذا القرآن ؟ ! . .

إنه تحويل الألفاظ القرآن بعد تفريغها من المعانى التى أنزلها الله فيها إلى مجرد أوعية فارغة ، يصب فيها كل قارئ لقراءة غير بريئة المنى المفاهيم غير البريئة التى يراها!! . .

تلك هي تاريخية النصوص، التي ذهبت إليها الوضعية الغربية، عندما رأى فلاسفة التنوير الغربي في النصوص الدينية طور طفولة العقل البشرى، التي تجاوزتها الميتافيزيقا، والتي طوت الوضعية صفحتها معا، فأقامت هذه الوضعية، وهذا التنوير الوضعي، « قطيعة معرفية» مع معاني تلك النصوص التاريخية، التي تجاوزها وطوى صفحة معانيها ودلالاتها الأصلية التطور والتاريخ. .

ولقد جاءت المادية الجدلية ـ التي يسترشد بها الدكتور نصر ـ فكرست هذه التاريخية، عندما رأت أن هذه النصوص الدينية هي جزء من « البناء الفوقي»، الذي شكلته وأفرزته البني الاقتصادية والاجتماعية « للقاعدة الأساسية للبناء التحتى» ـ وهي النظرية التي استلهمها الدكتور نصر في نظرته للقرآن الكريم ـ فقالت المادية الجدلية بتاريخية هذه النصوص، وتجاوز التطور لمعانيها ودلالالتها، تبعا لتطور وتغير « البناء التحتى» الذي شكّلها وشكّل معانيها! . . فلا ثبات لشيء من معاني هذه النصوص الدينية، وإنها هي « تاريخية» داثها وأبدا!! . .

والدكتور نصر أبو زيد، لا يدع قارئه « يستنتج» \_ مجرد «استنتاج» \_ أن ملهمه في الحكم بتاريخية معانى ودلالات وأحكام القرآن ، هي المادية الجدلية . . وإنها يريح قارئه من عناء « الاستنتاج» ، عندما يصرح بذلك دونها لف أو دوران! . .

<sup>(</sup>١) [ إشكاليات القراءة وآليات التأويل ] . ص ٢٢٨ . طبعة بيروت، سنة ١٩٩٢م

فهو يتحدث عن تاريخية «المعنى Meaning»، واستمرارية «المغزى -Signifi» في النصوص . . أى أننا نطوى صفحة المعانى التى كانت لهذه النصوص في عصر تشكّلها ، بينها نصعد، متطورين دائها وأبدا، مع «المغزى»، المتطور دائها وأبدا، لتلك المعانى التى طوت التاريخية صفحتها . . ويقول لنا إن هذا هو مأدهب الناقد الأمريكي «هيرش»، الذي طبقه في «النصوص الأدبية» حتى جاءت «الهرمنيوطيقا الجدلية، بعد تعديلها من خلال منظور جدلى مادى» بواسطة «جادامر» فامتدت «بالتاريخية» ـ تاريخية المعانى من «النصوص الأدبية» إلى «النصوص الدينية» . . وجاء الدكتور نصر ليطبقها على القرآن الكريم! . .

يتحدث الدكتور عن « مصادره» و«منطلقاته» المادية الجدلية التي جعلته يقول: «إن القرآن خطاب تاريخي، لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتاً..»، فيقول: «إن «هيرش» يقيم تفرقة بين المعنى Meaning والمغزى significance ويرى أن مغزى النص الأدبى قد يختلف ، لكن معناه ثابت، ويرى أن هناك غايتين منفصلتين تتصلان بمجالين مختلفين، مجال النقد الأدبى، وغايته الوصول إلى معنى النص الأدبى بالنسبة لعصر من العصور، أما نظرية التفسير فهدفها الوصول إلى معنى النص الأدبى . إن الثابت هو المعنى الذي يمكن الوصول إليه من خلال تحليل النص، أما المتغير فهو المغزى، إن المغزى يقوم على أنواع من العلاقة بين النص والقارئ، أما المعنى فهو قائم في العمل نفسه . . ».

ثم يضيف الدكتور نصر، متحدثا عن « النقلة النوعية» التي أحدثتها في هذه النظرية ... نظرية ثبات المعنى وتحرك المغزى .. المادية الجدلية ، فيقول : «وتعد الهرمنيوطيقا الجدلية عند « جادامر» ، بعد تعديلها من خلال منظور جدلي مادي ، نقطة بدء أصيلة للنظر إلى علاقة المفسر بالنص ، لا في النصوص الأدبية ، ونظرية الأدب فحسب، بل في إعادة النظر في تراثنا الديني حول تفسير القرآن منذ أقدم عصوره وحتى الآن . . » (١) ! . . ف « جادامر» عدل الهرمنيوطيقا الجدلية فجعل جدلها ماديا . . والدكتور نصر طبق هذه الجدلية المادية على تفسير القرآن! . .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٤٨ .

فمن المادية الجدلية، التي امتدت بنظرية « ثبات المعني، القائم في ذات النص . . وتغير المغزى ، القائم على علاقة القارئ بالنص » من نطاق « النصوص الأدبية » إلى « النصوص الدينية » أيضا . . من هذا المنطلق ، انطلق الدكتور نصر «ليعيد النظر في تراثنا الديني حول تفسير القرآن ، منذ أقدم عصوره وحتى الآن » . . وليصل إلى أن « القرآن خطاب تاريخي ، لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتا . . فليس ثمة عناصر جوهرية ثابتة في النصوص الدينية \_ [ القرآن والحديث] \_ بل لكل قراءة ، بالمعنى التاريخي الاجتماعي ، جوهرها الذي تكشفه في النص »! . .

وإذا كان الدكتور نصر، قد قال \_ عقب صدور الحكم بردته \_ إن معنى تاريخية النصوص عنده لا يعنى « أن النصوص الدينية \_ [ القرآن والسنة ] \_ لم تعد صالحه لزماننا » (١) \_ وهو قول نتمنى أن يعبر عن موقفه الحقيقى \_ فإننا نسوق إليه نصوصه التى لا تدع مجالا للشك فى قوله بالتاريخية التى تهدر « المعانى والأحكام » التى جاءت بها هذه النصوص . . نسوقها إليه ، لا بهدف « السجال . . والمجادلة » ، وإنها طلبا للمراجعة التى تحقق الإتساق بين ماكتب وبين هذا الذى قال . .

فمن نهاذج كتاباته التى تلح على تاريخية المعانى والأحكام التى جاءت فى القرآن الكريم: «إننا نتبنى القول ببشرية النصوص الدينية.. وإذا كانت النصوص الدينية نصوصا بشرية بحكم انتهائها للغة والثقافة فى فترة تاريخية عددة، هى فترة تشكّلها وإنتاجها، فهى بالضرورة نصوص تاريخية.. وليس معنى القول بتاريخية الدلالة تثبيت المعنى الدينى عند مرحلة تشكّل النصوص، ذلك أن اللغة ليست ساكنة ثابتة، بل تتحرك وتتطور، وتطور اللغة بعود ليحرك دلالة النصوص وينقلها فى الغالب من الحقيقة إلى المجاز...»(٢)!

فمعانى القرآن الكريم ودلالات ألفاظه، التى كانت «حقيقة» في عصر الوحى والتنزيل، قد أصبحت \_ بتاريخية النصوص \_ « مجازا»، عند الدكتور نصر أبوزيد.. أي أن التاريخ قد طوى وتجاوز « حقائق» القرآن الكريم!..

<sup>(</sup>١) مجلة [المصور]. عدد ٢٣/ ٦/ ١٩٩٥م

<sup>(</sup>٢) [ نقد الخطاب الديني ] . ص ١٩٧ ، ١٢٨ .

وتتوالى نصوص الدكتور نصر، التى تلح على تاريخية معانى ودلالات وأحكام القرآن، فتقول: «إن الخطاب الإلمى .. [ القرآن] .. خطاب تاريخى . . لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتا، له إطلاقية المطلق وقداسة الإله (۱) . .! إن القرآن نص دينى ثابت من حيث « مفهومه» يتعرض له العقل الإنسانى ويصبح « مفهوما» يفقد صفة الثبات . . ومن الضرورى هنا أن نؤكد أن حالة النص الخام المقدس حالة ميتافيزيقية لا ندرى عنها شيئا . والنص منلا لخظة نزوله الأولى، تحول من كونه ( نصا إلحيا)، وصار فها ( نصا إنسانيا) ، لأنه تحول من التنزيل إلى التأويل . إن فهم النبى للنص يمثل أولى مراحل حركة النص في تفاعله بالعقل البشرى ، ولا التفات لمزاعم الخطاب الدينى بمطابقة فهم الرسول في تفاعله بالعقل النص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ، على فرض وجود مثل هذه الدلالة الذاتية للنص ،

فالقرآن، الذي بين أيدينا، هو نص بشرى، وليس نصا إلهيا، إنه ليس «التنزيل» الذي تعهد الله بحفظه، لأنه نص لغوى ، فهو، لذلك ، بشرى، تحول عن كونه ( نصا إلهيا) إلى أن أصبح منذ أول تلاوة نبوية له إلى ( نص إنساني) ، فهو ليس كتاب الله وإنها هو كتاب البشر \_ البشرى \_ . . والحديث عن منطوقه الثابت والمقدس هو حديث عن «حالة ميتافيزيقية» لا ندرى عنها شيئا . وحتى ما ذكره القرآن عن هذه الحالة الميتافيزيقية ، فإننا نفهمه فهما إنسانيا نسبيا متغيرا لا ثبات فيه ولا قدسية له . . وعلى فرض \_ [ وهو مجرد فرض] \_ أن القرآن كانت له دلالات فيه ولا قدسية له . . وعلى فرض \_ [ وهو مجرد فرض] \_ أن القرآن كانت له دلالات خاجز عن فهم حقيقة الرسالة وكنه البلاغ القرآني وجوهر الدلالات الإلهية للنص القرآني الم . .

ويمضى الدكتور نصر، ليباهى بتجاوزه بهذه النظرية كل علوم الأقدمين ـ علوم القرآن ـ فيقول عن مقاصده هو من « البعد التاريخي للنصوص الدينية ـ [القرآن والحديث] ـ »: «. . وليس المقصود بالبعد التاريخي هنا علم أسباب النزول ـ ارتباط النصوص بالواقع، والحاجات المثارة في المجتمع والواقع ـ أو علم الناسخ

<sup>(</sup>١) مجلة [ القاهرة] , مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق\_أكتوبر، سنة ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) [ نقد الخطاب الديني آ . ص ٩٣ ، ٩٤ .

والمنسوخ ـ تغيير الأحكام لتغير الظروف والملابسات ـ أو غيرها من علوم القرآن \_ فإن البعد التاريخي الذي نتعرض له هنا يتعلق بتاريخية المفاهيم التي تطرحها النصوص من خلال منطوقها . . فليس ثمة عناصر جوهرية ثابتة في النصوص ، بل لكل قراءة ـ بالمعنى التاريخي الاجتهاعي ـ جوهرها الذي تكشفه في النص . . ينطبق هذا على النصوص التشريعية ، وعلى نصوص العقائد والقصص . . إن النصوص الدينية قد « تأنسنت » منذ تجسدت في التاريخ واللغة . . وهي محكومة بجدلية الثبات والتغير ، فالنصوص ثابتة في «المنطوق» متحركة متغيرة في «المفهوم» . . »!(١).

ولست أدرى \_ ولعل الدكتور نصر وحده دون الناس جميعا هو الذى يدرى \_ لماذا يصبح القرآن منذ لحظة تفاعله مع العقل البشرى وظهور معانيه متلبسة فى الألفاظ العربية ، ( نصا إنسانيا) ( لا إلهيا)؟! . . وهل \_ قياسا على هذا «المنطق»، الذى اخترعه الدكتور نصر لا تصبح قصيدة الشعر، عند إنشادنا لها، وبعد نظمها فى لغتنا العربية، منسوبة للشاعر الذى نظمها؟! . . وهل انقطعت نسبة كتب الدكتور نصر إليه، بعد صياغتها العربية وقراءتنا لها وتفاعل عقلنا معها؟! . . أم أن انفصال « النص» عن قائله، منذ لحظة بروزه فى اللغة والقراءة له أمر خاص بقول الله ، سبحانه وتعالى ، فى القرآن الكريم؟! . .

إنه المنهج المادى.. فلا الخلق خلق الله.. ولا القرآن كلام الله.. وإنها هى الطبيعة تخلّفت ذاتيا، والقرآن ( نص بشرى . . إنسانى) لا ندرى شيئا عن مرحلة إلهيته .. فهى ميتافيزيقا .. ولا علم لنا بدلالالته فى مرحلة قدسيته وإطلاقه، على فرض أنه كان كذلك !! . .

ويؤكد الدكتور نصر على أن « تاريخية المعنى»، التى تتجاوزه وتطوى صفحته ، لتُحِلّ محل المعانى الثابتة « المغزى» المتغير بتغير القراءة ، والمتعدد بتعدد القراء، هو أمر مختلف عن « القياس». ففى القياس امتداد الحكم المنصوص عليه إلى حالة غير منصوص عليها ، مع الاحتفاظ بالحكم وعدم تجاوز المقيس عليه. . ففيه مرونة ، لكنها لا تطوى صفحة النصوص والمعانى والأحكام والأصول . .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ٨٢ ـ ٨٤.

يؤكد الدكتور نصر أن تاريخية النصوص عنده ليست هي مرونة القياس. بل إنها البديل الذي يلغي المعنى، ويتجاوز الحكم، ويطوى صفحة الأصل، فلا يصبح هناك مجال للقياس أصلا. «فبدلا من الاعتباد على آلية القياس لنقل الحكم من أصل إلى فرع لاتفاقها في العلة ـ التي هي مسألة اجتهادية أيضا ـ فإننا نعتمد هنا على التفرقة بين « المعنى» و«المغزى» . . فالمعنى يمثل الدلالة التاريخية للنصوص في سياق تكونها وتشكّلها. . أما المغزى فذو طابع معاصر، بمعنى أنه محصلة لقراءة عصر غير عصر النص . . والذي ندعو إليه هو عدم الوقوف عند المعنى . . وضرورة اكتشاف «المغزى» الذي يمكن لنا أن عدم الوقوف عند المعنى التاريخي . . »(١) .

ولا ينسى الدكتور نصر أن يضرب لنا أمثلة . هي بمثابة « وسائل إيضاح» . لتطبيقات هذا المنهج، الذي يدعو إلى تجاوز المعنى الذي دل عليه اللفظ القرآني في عصر النزول ، والبحث عن المغزى من وراء الأحكام والعقائد والقصص، والذي يتجدد ويتعدد بتجدد القراءات وتعدد القراء..

فإذا كان «المعنى» القرآنى قد أعطى للأنثى نصيبا محددا فى الميراث ـ بعد أن لم تكن ترث أصلا ـ فيجب ألا نقف عند هذا المعنى ـ النصيب الذى تحدد لها فى القرآن ـ وإنها يجب تجاوز هذا «المعنى» إلى «المغزى» ـ الإنصاف بعد الظلم ـ لنسير على درب الإنصاف إلى ما لا نهاية . . « فالمعانى الواردة فى النصوص عن المرأة ـ بها فى ذلك توريثها نصف نصيب الذكر ـ ذات مغزى يتحدد بقياس طبيعة الحركة التى أحدثها النص . . وهى حركة تتجاوز الوضع المتردى للمرأة ، وتسير فى اتجاه المساواة المضمرة ، والمدلول عليها فى نفس الوقت (٢) . . وليس من المقبول أن يقف الاجتهاد عند حدود المدى الذي وقف عنده الوحى وإلا انهارت دعوى الصلاحية لكل زمان ومكان من أساسها . . (٣)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ٢١٧، ٢١٨، ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق . ص ١٠٦ .

ولست أدرى كيف إذا لم نقف عند المدى الذى وقف عنده الوحى، وتحللنا من معناه ومنطوقه ودلالته، يكون مع ذلك صالحا لكل زمان ومكان؟!!.. بينها يكون في بقاء معانيه والتزام أحكامه انهيار صلاحيته لكل زمان ومكان من الأساس؟!!.. وأليس في تجاوز المعانى والدلالات والأحكام القطع بأن صلاحيتها إنها هي خاصة فقط بزمان النزول دون الأزمنة الأخرى؟!!..

وإذا كانت «حالة» ميراث الأنثى هي مجرد مثال ضربه الدكتور نصر «للمغزى» المضمر والمسكوت عنه اللذى نتجاوز به المعنى، « فلا يقف اجتهادنا عند حدود المدى الذى وقف عنده الوحى».. فلقد أفصحت نصوصه عن أن مقصده هو تجاوز كثير من أحكام التشريع الإسلامي، وإسقاطها، فقال: «وإذا قرأنا نصوص الأحكام من خلال التحليل العميق لبنية النصوص البنية التي تتضمن المسكوت عنه وفي السياق الاجتهامي المنتج للأحكام والقوانين فربها قادتنا القراءة إلى إسقاط كثير من تلك الأحكام، بوصفها أحكاما تاريخية، كانت تصف واقعا أكثر مما تصنع تشريعا..»(١)! .. فالنص شكّله الواقع.. والأحكام والقوانين أنتجها السياق الاجتهامي.. ولا شيء من عند الله ا..

وإذا كان الدكتور نصر قد دعا إلى عدم قصر " التاريخية" على " النصوص التشريعية، دون نصوص العقائد والقصص" (٢). . فلقد وجدناه بسبب هذا التعميم يعيب على الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ ـ ١٣٩٣هـ ، ١٨٨٩ ـ التعميم المعيب على الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ ـ ١٣٩٣هـ ، ١٩٧٣ هـ ، ١٩٧٣ في المعر الجاهلي ألى القصص القرآني عن إبراهيم وإسماعيل، عليهما السلام، والرحلة الحجازية لإبراهيم، ورفعهما القواعد من البيت الحرام . فتراجع طه حسين عن هذا التشكيك في القصص القرآني، هو يبنظر الدكتور نصر ي تردد" يعكس «التلفيق» النابع من " نقص وعي الطبقة \_[ التي ينتسب إليها طه حسين] لا الناتج من طبيعة تكوينها الحش والجنيني . . "(٣)! . . وهو " التردد" الذي جعل

<sup>(</sup>١) مجلة [القاهرة]\_ إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني\_ ينأير، سنة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٢) [ نقد الخطاب الديني] ، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) مجلة [ القاهرة]\_ مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق أكتوبر، سنة ١٩٩٢م.

طه حسين لا يصر على تعميم « التاريخية» في القصص القرآني . . التاريخية التي قال الدكتور نصر « إنها تحرك دلالة النصوص وتنقلها في الغالب من الحقيقة إلى المجاز . . »(١) ا . . فيصبح القصص القرآني « مجازا فنيا» لا علاقة له بصدق الحقيقة ولا بواقع التاريخ! . .

وغير تطبيق هذه « التاريخية» ، التي تتجاوز « المعنى» إلى «المعزى» ، المضمر والمسكوت عنه . . والتي تنتقل بالنصوص « من الحقيقة إلى المجاز» ـ غير تطبيقها على النصوص التشريعية ، والقصص القرآني ، يدعو الدكتور نصر إلى تطبيقها كذلك على عقائد الإسلام . .

ولست أدرى.. ماذا ستكون عليه تصوراتنا للعقائد الإسلامية، إذا نحن لم نقف عند حدود المعانى التى حددها الوحى الإلهى، وذهبنا ، متجاوزين «المعنى»، إلى البحث عن «المغزى»، ومتجازين «الحقيقة» إلى «المجاز»؟! إن عالم الغيب، والجنة والنار، والحساب والجزاء، والثواب والعقاب، بل والألوهية، والتوحيد، والخلق، والملائكة.. إلخ.. إلخ.. ستتحول جميعا إلى «مجازات» وتصورات متحررة تماما من المعانى التى حددتها لها آيات القرآن.!!

والدكتور نصر، وإن لم يضرب لنا « الأمثلة التوضيحية » للصور المجازية التى ستكون لهذه العقائد في « المغزى» ، المتجاوز «للمعنى» . . إلا أنه قد حدثنا عن «أن العقائد هي تصورات مرتهنة بمستوى الموعي وبتطور مستوى المعرفة في كل عصر. . وأن النصوص الدينية قد اعتمدت في صياغة عقائدها على كثير من التصورات الأسطورية في وعي الجهاعة التي توجهت إليها النصوص الدينية بالخطاب . . «(٢) .

وهكذا تحوّل « التاريخية» ... عند الدكتور نصر ... الحقيقة إلى مجاز. . وتتجاوز المعنى إلى المغزى . . وتطوى صفحة الدلالات الواضحة لتستبدل بها « المضمر والمسكوت عنه » الذي تكتشفه « القراءة غير البريئة»! . . فتسقط أكثر الأحكام

<sup>(</sup>١) [ نقد الخطاب الديني ] . ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) مجلة [ القاهرة ].. إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني .. يناير، سنة ١٩٩٣م.

التشريعية . . ويصبح القصص القرآني « فنا» لا علاقة له بالحقيقة . . وتصبح العقائد الإسلامية صياغة متطورة للتصورات الأسطورية في وعي الجماهيرا . .

وإذا كانت هذه التاريخية، التى تسير مع «المغزى»، دون الوقوف عند «المنطوق» و «المعنى»، قد تجاوزت ـ فى نصوص الدكتور نصر ـ تمييز الأنثى عن اللكر فى الميراث إلى مساواتها به. . أفلا يسوغ لنا ـ والمنطوق القرآنى قد وحد المعبود، بعد أن كان متعددا ـ أن نتجاوز، مع «المغزى»، هذه الوحدانية، إلى حيث نقول بأنه «لا إلّه، والحياة مادة. وإن هى إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر» ١١١. . فنواصل السير على طريق «المغزى»، دون وقوف عند معانى القرآن الكريم ١٠٠٠.

إنه نفس « منطق» المادية الجدلية، الذي استلهمه الدكتور نصر أبو زيد في تطبيقه لتاريخية النصوص على القرآن!!

### \* \* \*

وإذا كان القول " بتاريخية النصوص الدينية . [ القرآن . . والحديث] ـ » قد جعل الدكتور نصر يقول :

- "إننا نتبنى القول ببشرية النصوص الدينية . . ونقل دلالالتها من الحقيقة إلى المجاز . . فالقرآن خطاب تاريخى ، لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتا ، له إطلاقية المطلق . . وليس ثمة عناصر ثابتة فى النصوص الدينية ، بل لكل قراءة ـ بالمعنى التاريخى الاجتهاعى ـ جوهرها الذى تكشفه فى النص » . .
- وإذا كان قد طبق هذه « التاريخية» على نصوص « العقائد» و «القصص القرآني»، وليس ، فقط ، على النصوص التشريعية . . لأن العقائد قد تأسست على « التصورات الأسطورية في وعي الجهاعة» . . .

فألغى الثوابت.. وقطع صلات الدين بمصدره الإَلْهي ـ عندما «أَنْسَنَ» الوجي، والنبوة، والعقيدة، والشريعة..

إذا كان قد صنع هذا الذي سقنا فيه نصوصه العديدة . . فيبدو أن «جعبة» التاريخية عنده لا يزال فيها المزيد! . .

ففي كتاب الدكتور نصر: [ نقد الخطاب الديني] ، نشر دراسة ضافية في نقد المشروع الفكرى للدكتور حسن حنفي مشروع اليسار الإسلامي والذي قام فيه الدكتور حسن، تحت شعار « التجديد»، هو الآخر، بأنسنة الدين ، وتفريغ الإسلام من محتواه الديني. . فحوّل «الإله» إلى « الكفاح المسلح» أو «الإصلاح الزراعي»، وما وراء الطبيعة إلى طبيعة ، والميتافيزيقي إلى فيزيقي ، والوحي إلى علم إنساني ، والخ ، ، إلخ . .

لكن الدكتور نصر لم يقنع بمستوى « الكارثة» التى صاغها الدكتور حسن حنفى « مشروعا فكريا»، لأن هذا المشروع لم يلغ « القديم»، وإنها أدى تجديده «إلى تجاور بين القديم والجديد، ووقع في التلوين بقدر ما تباعد عن التأويل» 11

غير أن « الموضوعية » دعت الدكتور نصر إلى الحديث عن "إنجازات الحسن حنفى ، بعد حديثه عن « الإخفاقات » التى وقع فيها ، فكانت الصفحات التى كشفت في «تاريخية النصوص» ـ عند الدكتور نصر ـ عن أبعد وأغرب مما أشرنا إليه فيها تقدم من صفحات! . .

فهو لا يكتفى بتحويل حسن حنفى الألوهية إلى اختراع من اختراعات الإنسان المحبط، أضفى عليها صفات الكمال التي لم يستطع تحقيقها في واقعه، ونفى عنها صفات السلب والنقص التي ملأت عليه حياته..

ولا يكتفى بتحويل حسن حنفى الوحى إلى فكر إنسانى، وخبرة بشرية، مقطوعى الصلة بالألوهية . . وتحويل الحقائق الدينية إلى مجازات . . لا يكتفى بذلك، ويراه مجرد «اقتراب» من الهدف، لأن الهدف عند الدكتور نصر ـ هو «إلغاء الوحى، بكل ما يرتبط به من عقائد التوحيد والبعث والجزاء»، فلا داعى لاستمرار هذه العقائد حتى ولو كانت في صورة « فكر إنسانى وخبرة بشرية»! . .

- فحسن حنفى \_ بنظر الدكتور نصر \_ « متردد»، و «فائدة مشروعه تتمثل فى خلخلة بنية الفكر الدينى»، لكنه لم يحظ « بشرف» إلغاء الصورة الإنسانية والمجازية لعقائد التوحيد والبعث والجزاء ! ! . .

وحتى لا يرتاب القارئ في دقة هذا الذي نقول ، فإننا نقدم نصوص الدكتور

نصر، التي تحدث فيها عن «إخفاقات وإنجازات» مشروع الدكتور حسن حنفي، والتي يقول فيها:

فى هذا المشروع ـ لليسار الإسلامى ـ « تحول هدف « إعادة البناء» ـ [ للعلوم الإسلامية] ـ إلى « إعادة طلاء»، وتحول التجديد إلى تجاور القديم والجديد، ووقع المشروع كله فى التلوين بقدر ما تباعد عن التأويل . لكن هذا الإخفاق الواضح على جميع المستويات لا يمثل الحقيقة كلها، فقد حقق المشروع إنجازات لا سبيل إلى تجاهلها:

فهناك جهد واضح لمحاولة تأويل العقائد، وعقيدة الألوهية خاصة ، على أساس أنها محاولات من الإنسان لتجاوز اغترابه عن العالم، فيخلق في الشعور كاثنا من ذاته \_ على غرارها \_ بعد أن يضفى عليه كل صفات الكهال والقوة في صورتها المثالية، وبعد أن ينفى عنه كذلك كل صفات الضعف التي يأنف منها . . إنها محاولة مشروعة لتحول الألوهية إلى أنثروبولوجيا، والإقميات إلى إنسانيات . .

وهناك الإصرار على تاريخية واقعة « الوحى» . . أى تحويل الوحى إلى خبرة بشرية . . وتحويل العلم الإلمَى إلى علم إنساني . .

وهكذا يقارب « اليسار الإسلامي » تخوم حل ثنائية النقل ـ العقل حلا جدليا . . وهكذا يكاد الخطاب اليسارى أن يحول الوحى إلى الطبيعة ، ويرد الميتافيزيقي إلى الفيزيقي ، ويبلور فهما تنويريا للعقيدة والوحى . . فالوحى اسم يطلق على النشاط الذهني للإنسان في كل زمان ومكان . . » .

ثم يمضى الدكتور نصر، معبرا عن عدم رضائه عن هذه « الإنجازات»، فهى «قاربت» مقاصد الدكتور نصر، ولم تبلغها، و «كادت» تحل المشكلة، لكنها لم تحلها. . فيقول:

«لقد احترزنا بالقول إن اليسار الإسلامي قارب تخوم حل ثنائية النقل ـ العقل حلا جدليا، دون أن نقرر أنه حلها فعلا. . فثمة سؤال جوهري طرح نفسه:

ألا تتعارض مسألة استمرارية الوحى \_ ولو بالمعنى المجازى \_ مع تاريخيته المطروحة قبل ذلك؟ وبعبارة أخرى: ما الهدف والغاية من استمرار الوحى، بكل

ما يرتبط به من عقائد التوحيد والبعث والجزاء؟ إن الإصرار على استمرارية الوحى بالمعنى المجازى - الوحى الطبيعى - إصرار يكشف عن الطابع المتردد الذي يجاول أن يلوذ بالتأويل عن طريق التحويل الدلالى، فيقع في التلوين. وفي هذا التلوين يفقد مفهوم الوحى بعده التاريخي، ويتحول إلى مبادئ ونظريات عامة ذات طابع يقينى مطلق خارج الزمان والمكان، أي خارج التاريخ.

لكن هذا التردد.. على ما يؤدى إليه من نتائج ضارة على المستوى المعرف الخالص ، لا يخلو من فائدة ، تتمثل فيها يحدثه من خلخلة في بنية الفكر الديني المسيطر والمستقر»(١)!

تلك هي مقاصد الدكتور نصر أبو زيد، . التاريخية ، التي تلغى الوحى ، حتى ولو كان بالمعنى المجازى والطبيعي، بكل ما يرتبط به من عقائد التوحيد والبعث والجزاء!! . .

#### 俗 朱 娥

فهل تتسق أفكار الدكتور نصر، في هذه القضايا التي عرضنا لها، مع إعلانه في بيانه إلى الناس: « أنا مسلم، وفخور بأنني مسلم، أومن بالله، وبالرسول، وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره ؟! . .

إن المؤمنين بالإسلام، لا يختلفون على :

- ألوهية القرآن الكريم وقدسيته، لأنه كلام الله القدوس. .
- ومفارقة ظاهرتي النبوة والوحى للواقع والطبيعة وقوانينهما . .
- والوضع الإلمى للعقيدة والشريعة الأنهما جماع الدين والوحى بهما إلى من اصطفاء الله نبيا ورسولا.
- وخلود المبادئ والقواعد والمقاصد والأحكام التي جاء بها النص القرآني بحكم كونه الوحي الخاتم للشريعة الخاتمة ـ فلا وحي بعد القرآن ، ولا نبوة بعد

<sup>(</sup>١) [ نقد الفكر الديني] . ص ١٧٢ ، ١٧٤ . ١٧٩ .

محمد، ﷺ، ولا شريعة بعد شريعة الإسلام. . الأمر الذي يجعل تاريخية أحكام النص القرآني هي وختم النبوة والرسالة وخلود الدين على طرفي نقيض ـ ناهيك عن كارثة القول بتاريخية العقيدة ـ عقيدة الألوهية ـ أيضاً ! . .

وإذا كان الإسلام قد نزع من مطلق البشر سلطان الحكم على ما فى الضهائر والقلوب. . فإننا \_ مع الدكتور نصر أبو زيد \_ بإزاء كتابات، أوردنا نصوصها الكاملة. والحد الأدنى لما يجب قوله إزاءها ، هو أن المطلوب مراجعة هذه الكتابات لتتسق مع العقائد المعلومة بالضرورة من دين الإسلام، والتى لم يختلف فيها ولا عليها أحد من خاصة وعامة المؤمنين بهذا الدين . .

وعسى أن يكون هذا الذى قدمناه ـ حول القرآن . . والنبوة . . والوحى . . والعقيدة . . والشريعة . . وتاريخية النصوص الدينية ـ مبررا كى يراجع الدكتور نصر آراءه فى هذه المعتقدات الإسلامية . . فلقد قال ـ فى بيانه إلى الناس ـ : «وأنا فخور باجتهاداتى العلمية وأبحاثى ، ولن أتنازل عن أى اجتهاد فيها إلا إذا ثبت لى بالبرهان والحجة أننى مخطئ »(١) . .

وهى روح علمية طيبة، نرجو أن تشمر ثهارها الطيبة إن شاء الله . . تشمر ثهارها في حل هذا التناقض الصارخ والبادى للعبان بين أفكار وكتابات الدكتور نصر ــ التى أوردناها ــ وبين بيانه إلى الناس! . .

<sup>(</sup>١) [ الأهرام ] ، ف ١٩/٦/ ١٩٩٥م.

# القسم الشان مَا يَجُوزِفِ بُهِ لِلْخَالِفَ

١ ــ قلة فى العلم.
 ٢ ــ وسوء فى الفهم والنيّة.
 ٣ ــ وخلل فى المنهج.

# ١- قِسلّة في العِسلم

الدكتور نصر أبو زيد، يدرّس « الإسلاميات»، بقسم اللغة العربية ـ جامعة القاهرة.. ومشروعه الفكرى متخصص في الإسلاميات.. فدراسته للهاجستير كانت عن المعتزلة ـ الاتجاه العقلي في التفسير ـ . . ودراسته للدكتوراه كانت في التصوف ـ فلسفة التأويل عند ابن عربي ـ . . وأكبر كتبه حجها، هو في علوم القرآن ـ [ مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن] ـ . . وله كتاب عن الشافعي، أحد أثمة الفقه وأصوله . . وحتى القضايا البلاغية ـ التي هي تخصصه الدقيق ـ فإن مادة دراسته فيها وتدريسه لها، هي الإسلاميات . . وهو، ككثير من الذين يستلهمون الماركسية والمنهج المادي في النظر والتفسير والتحليل، وكمعظم الشيوعيين العرب ـ بعد سقوط المشروعين السياسي والاجتهاعي للهاركسية ـ قد كرسوا جهدهم للكتابة في الإسلاميات أو عن الإسلاميين، كجزء من الجبهة العريضة التي تتصدي لنمو الظاهرة الإسلامية المعاصرة . .

وهذا الموقع الفكرى للدكتور نصر، يجعل قارئه « يدهش»، وأحيانا «يصدم»، لقلة علمه بأمور لا يصح أن تغيب عن أستاذ متخصص في الإسلاميات، وتيارات الفكر الإسلامي، وتاريخ الإسلام. . ويزيد من مخاطر قلة العلم هذه \_ في حال المكتور نصر \_ الكثير من « النرجسية، والغرور»، وأيضا « الاجتراء» الذي يوظف قلة العلم في قلب الحقائق وتضليل القراء! . .

ولما كان الإنسان منا \_ وكل إنسان \_ يكتشف اتساع مساحات جهله بقدر ما تزداد حصيلته من العلم ا . . فيدرك أبعاد قول العليم الخبير ﴿ وما أُوتيتم من العلم

إلا قليلا (١) . ﴿ وفوق كل ذي علم عليم ﴾ (٢) . . فإن هذا الإنسان . أو هكذا يجب أن يكون . الذي يعرف تبعات الكلمة التي يخطها القلم . الذي يُضِلّ كثيرا ويهدى كثيرا!! . لا يجادل بغير علم . . ففارق بين الخطأ الذي يرد عرضا ، لنقص في المعرفة وقلة في العلم ، وبين مواطن الجدل والتدافع الفكرى ، وهي التي يجب أن يثبت فيها المرء عندما يسوق « المعلومات» ، لأنها براهينه وبيناته في معارك الجدل وميادين التدافع التي تؤدي إلى أخطر النتائج ، فضلا عن أن العيون والعقول تكون مفتوحة تدقق وتفحص هذه « المعلومات» . .

لكن المدهش، أن الدكتور نصر يفاجئ قارئه بقلة العلم وكثرة الاجتراء، عندما يسوق « الأخطاء» في معرض البرهنة والحجاج على آرائه التي يصارع بها خصوم هذه الآراء!..

وإذا كان استقصاء هذه السمة، في مؤلفات وكتابات الدكتور نصر، هو مما يخرج هذه الصفحات عن آفاقها. . فإننا نكتفى بنهاذج لقلة العلم، لا تليق بأستاذ متخصص في دراسة وتدريس الإسلاميات. .

١ ـ في كتابه: [ مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن]، وهو الذي ملأه حتى تضخم، بنصوص العلماء الذين كتبوا في أسباب النزول، يدهش المرء لقلة العلم والاجتراء على الحقيقة، وتوظيف ذلك في « المغالبة الفكرية»، وذلك عندما يقرأ قول الدكتور نصر: «إن الحقائق الأمبريقية المعطاة عن النص \_ [ أي القرآن ] \_ تؤكد أنه نزل منجما على بضع وعشرين سنة، وتؤكد أيضا أن كل آية أو مجموعة من الأيات نزلت عند سبب خاص استوجب إنزالها، وأن الآيات التي نزلت ابتداء \_ أي دون علة خارجية \_ قليلة جدا.. » (٣).

فهو يوهم قارئه أنه يصدر عن «حقائق أمبريقية» ـ مستخلصة من دراسات واقعية وميدانية وتطبيقية ـ وأن هذه الحقائق الأمبريقية «تؤكد»أن كل آيات القرآن ـ إلا القليل جدا ـ قد روى لها سبب نزول . .

فإذا رجعنا إلى تراث المسلمين في أحاديث وروايات ومأثورات أسباب النزول، فسنجد أن الذين دققوا في هذه الروايات، قد ثبت لديهم أن ما روى له

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٥. (٢) يوسف: ٧٦. (٣) [ مفهوم النص]. ص ١٠٩.

أسباب نزول من آيات القرآن ـ البالغ عددها ٦٣٣٦ آية ـ لايعدو٤٧٦ آية ـ أى٥ ر٧٪ من آيات القرآن الكريم! ا ... أما الذين جمعوا كل روايات أسباب النزول، دون تدقيق، فلقد بلغت عندهم هذه الآيات ٨٨٨ آية ـ أى ١٤٪ من آيات القرآن ـ!! . ومعنى ذلك أن الحقائق الأمبريقية تؤكد على أن أكثر من أيات القرآن قد نزلت ابتداء، ودون سبب نزول (١) . فمن أين جاء الدكتور نصر بهذه «الحقائق الأمبريقية» التى جعلته يقلب الحقيقة كل هذا الانقلاب؟! ..

٢ \_ يعرف كل قارئ لأى كتاب فى السيرة النبوية ، وغزوات رسول الله ، ﷺ ،
 أنه \_ فى غزوة بدر \_ قد أنزل جيشه فى موقع ، فسأله الحباب بن المنذر:

يارسول الله ، أرأيت هذا المنزل، أمنزلٌ أنزلكه الله فليس لنا أن نتقدمه أو نتأخر عنه؟ أم هو الرأى والحرب والمكيدة؟

- فقال ، عليه السلام : « بل هو الرأى والحرب والمكيدة» .

\_ فقال الحباب : يارسول الله ، إن هذا ليس لك بمنزل ، فانهض بنا حتى نأتى أدنى ماء من القوم فننزله ، ونغوّر ما وراءه من القُلُب \_ [ الآبار] \_ ثم نبنى عليه حوضا ، فنملؤه ماء فنشرب ولا يشربون .

فاستحسن رسول الله ، على ، ذلك من رأى الحباب بن المنذر، وفَعَله (٢).

فالحوار والمشورة كانا حول مكانين عند ماء بدر ـ بين مكة والمدينة ـ . . ولم يكونا مفاضلة بين هذا المكان عند ماء بدر وبين حفر الخندق!! . . ناهيك عن أن بدرًا موقعة حدثت سنة ٢هـ . .

<sup>(</sup>۱) انظر: السيوطى: [أسباب النزول]، طبعة القاهرة، سنة ١٣٨٢هـ. والواحدى: [أسباب النزول] تحقيق : السيد أحمد صقر. طبعة القاهرة، سنة ١٩٦٩م. وانظر الجدول الذى أحصينا فيه الآيات التى لها سبب نزول، بكتابنا [سقوط الغلو العلماني]، ص ٢٥٦ ـ ٢٦١. طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٥م.

 <sup>(</sup>۲) ابن عبد البر: [ الدرر في اختصار المغازى والسير ] ، ص ۱۱۳ . تحقيق: د. شوقى ضيف. طبعة القاهرة ، سنة ۱۹۲٦م.

لكن علم الدكتور نصر أبو زيد يخلط ما لا يختلط على عامة قراء السيرة والمغازى، عندما يتحدث عن « منزل الحرب الذى اقترحه الرسول بدلا من حفر الحندق (١١٤٠٠).

" والدكتور نصر يخلط بين « الصحابة»، وهم كل من ثبتت صحبته لرسول الله ، وهم كل من ثبت صحبته لرسول الله ، وين « ملأ قريش»، وهم رؤساء قريش وأشرافها الذين لم يدخلوا الإسلام، في معظمهم، إلا بعد فتح مكة . . فيتحدث عن « سياسة الخليفة عمر ابن الخطاب، الذي حظر على الصحابة مغادرة المدينة أو الإقامة في الأمصار ، خوفا عليهم أن تفتنهم الدنيا أو تشغلهم عن أمور الدين (٢) . .

ولو رجع الدكتور نصر إلى الطبرى \_ وهو من مصادره \_ أو إلى [ شرح نهج البلاغة ] \_ الذي ينقل عن الطبرى \_ لوجد الحديث عن أن «عمر قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان إلا بإذن وأجل»(٣) . .

فالصحابة ، على عهد عمر ، كانت تتكون منهم الجيوش التى فتحت البلاد والأمصار . بل إنهم هم الذين مصروا الأمصار الإسلامية ، على عهد عمر ، وأقاموا فيها . . والحجر لم يكن على الصحابة ، وإنها كان على قلة من ملاً قريش سادتها وأشرافها ورؤسائها \_ أولئك الذين خاف عليهم عمر أن تفتنهم الدنيا \_ . . وفى تعميم ذلك على الصحابة ، تعميم للغمز واللمز على هذا الجيل المؤسس للإسلام ودولته وحضارته . . فضلا عن الخطأ العلمي . . وقلة التدقيق ا . .

٤ ـ وتصل أخطاء الدكتور نصر، النابعة من قلة العلم، إلى حد قلب الحقائق من النقيض إلى النقيض. فمعروف أن الدولة العباسية قامت كانقلاب على التيار العلوى فى الثورة ضد الأمويين. فيعد أن كان الثائرون على بنى أمية ـ بمن فيهم العباسيون ـ قد بايعوا لإمام علوى، هو النفس الزكية محمد بن عبد الله بن الحسن العباسيون ـ قد بايعوا لإمام علوى، هو الخلافة فى مكة، انقلب الفرع العباسى على الفرع العلوى، واغتال أبو مسلم الخراسانى [ ١٣٧هـ، ٢٥٧م] ـ الغراسانى [ ١٣٧هـ، ٢٥٧م] ـ

<sup>(</sup>١)[ التفكير في زمن التكفير] ، ص ١٤٣ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) [ الاتجاه العقلي في التفسير]. ص ١٢. طبعة بيروبت، سنة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد : [ شرح نهج البلاغة ]. جد ١١ . ص ١٢ ، ١٣ . طبعة الحلبي . القاهرة .

الذى كان يلقب فى أثناء تلك الثورة بـ « أمين آل محمد» ـ ممثل الفرع العلوى أبا سلمة حفص ابن سليهان الهمدانى الخلال [ ١٣٢ هـ ، ٥٧٠م]، والذى كان يلقب بـ «وزير آل محمد» . .

وإذا كان أبو جعفر المنصور [ 90 ـ 10٨ هـ ، 10 ـ 10 ملوس المحقيقي للدولة العباسية ، فلقد أسسها في صراع مسلح ضد ثورات العلويين ، التي قادها النفس الزكية في المدينة [180 هـ ، 10 م] ، وأخوه إبراهيم بن الحسن [97 ـ 10 هـ ، 10 م في البصرة وما حولها . . في ذات التاريخ (١٠ . . وهي الثورات التي استمر العلويون يقودونها \_ بقيادات زيدية \_ ضد بني العباس (٢) . .

يقلب الدكتور نصر هذه الحقائق رأسا على عقب، وذلك عندما يقول: "ومن المعروف [ تأمل الثقة والجراءة]، أن الدولة العباسية تقاربت مع العلويين في مرحلة نشأتها وتثبيت أركانها، وذلك على أساس الانتساب المشترك إلى " البيت النبوى ".. "(")!..

٥ ـ وتصل أحقاد الدكتور نصر على الإمام الشافعي [ ١٥٠ ـ ٢٠٤هـ ، ٧٦٧ ـ ٢٠٢م] ـ كراهة في الوسطية الإسلامية الـ إلى الحد الذي أوقعته في أخطاء لا يقع فيهاحتى عوام القراء ! . .

فالشافعي، الذي ولد بعد سقوط الدولة الأموية [ ١٣٢هـ] بها يقرب من عشرين عاما، يذهب الدكتور نصر ـ حتى يدمغه بتهمة العصبية العرقية العربية والقرشية ـ إلى أنه « الفقيه الوحيد من فقهاء عصره الذي تعاون مع الأمويين مختارا راضيا . . على عكس موقف أستاذه مالك بن أنس [ ١٧٩هـ]الذي كان له من الأمويين موقف مشهور بسبب فتواه بفساد بيعة المكره وطلاقه . وموقف الإمام أبى حنيفة [ ١٥٠هـ] الرافض لأدنى صور التعاون معهم ـ رغم سجنه

<sup>(</sup>١) [ تاريخ الطبري] . جـ٧\_أحداث سنة ١٤٥هـ . طبعة دار المعارف. القاهرة .

<sup>(</sup>٢) د . محمد عبارة : [ تيارات الفكر الإسلامي ]. ص ١١٦، ١١٧. طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩١م.

<sup>(</sup>٣) [ التفكير في زمن التكفير ] . ص ١٧٢ .

وتعذيبه ... . فلقد سعى الشافعي ، على عكس سلفه أبى حنيفة وأستاذه مالك إلى العمل مع الأمويين . . » (١) . .

ويدهش المرء، بل ويصدم، لكم الأخطاء في هذا النص المعدود الكلمات!!..

- (أ) فالشافعي [١٥٠] مـ ٢٠٤هـ] ولد في العصر العباسي . . وبعد ما يقرب من عشرين عاما على سقوط الأمويين [ ١٣٢هـ] . .
- (ب) وفتوى الإمام مالك [٩٣ ـ ١٧٩ هـ، ٧١٢ ـ ٧٩٥م] في يمين المكره وبيعته، كانت هي الأخرى في العصر العباسي، لا الأموى. كانت على عهد المنصور [ ١٣٦ ـ ١٩٨ هـ ، ٧٥٣ ـ ٧٧٤م] ، وتحد يدا إبان ثورة النفس الزكية على المنصور [ ١٤٥ هـ] . .
- (جـ) وكذلك اضطهاد أبى حنيفة [ ٨٠ ـ ١٥٠ هـ ، ٦٩٩ ـ ٧٦٧م] وسجنه، كان هو الآخر في العصر العباسي، و إبان ثورة النفس الزكية (٢). .

ويزيد الطين بلة ، أن الدكتو نصر، عندما كشف بعض منتقديه عن بعض هذه الأخطاء، أخذته العزة بالإثم. فبدلا من الاعتراف بالخطأ \_ و كل بنى آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون " كها جاء في الحديث الشريف (٣) \_ كتب يقول: إنه مجرد خطأ مطبعى « تحولت به كلمة « العلويين » إلى كلمة « الأمويين » في صفحة كاملة . . وأن هذا الخطأ الطباعى مصحح في ثبت التصويبات في آخر الكتاب ، فلا مبرر لهذه « الضجة الإعلامية الزائفة » (٤)!!

وهذا الموقف ، غير اللائق بأمانة العلم وعدالة العلماء، قد أضاف إلى أخطاء اللكتور نصر، في هذا المقام، المزيد من الأخطاء:

١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية]. ص١٦، ١٧. طبعة القاهرة، ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) انظر: [ تاريخ الطبرى] . جـ٧، ص ٥٦٠، طبعة دار المعارف. القاهرة، سنة ١٩٦٦م. و[دائرة المعارف الإسلامية] ـ مادة « أبو حنيفة» ـ طبعة القاهرة ـ العربية . . الثانية .

<sup>(</sup>٣) ؞ رواه الترمذي ، وابن ماجه ، والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٤) [ التفكير في زمن التكفير ]. ص ١٧١.

(د) فلو وضعت كلمة « العلويين » مكان كلمة « الأمويين» لما صح الكلام، بل لزاد الطين بلة . . فلم تكن هناك دولة « للعلويين» سعى الشافعي للعمل لديها في ذلك التاريخ! . .

(هـ) ثم إن الكتاب ليس في آخره أي ثبت لتصويب الأخطاء!! فعلى من يكذب الدكتور نصر؟! وهل الكذب هو الحل، والطريق لتصويب الأخطاء؟!..

٢ - وحتى « يبرهن» الدكتور نصر على اتهامه للإمام الشافعى بالعصبية والتعصب للأيديولوجية العربية، والقرشية تحديدا. . ذهب، فادعى أن الشافعى قد أسرع بالهجرة من بغداد إلى مصر عندما انتصر المأمون [ ١٩٨ - ٢١٨هـ ، ٣٨٨ - ٢٨٨م] على الأمين [ ١٧٠ - ١٩٨ هـ، ٧٨٧ - ١٨٨م]، فانتصرت بذلك الشعوبية وسيطرت على بغداد . . فكانت هجرة الشافعى - المتعصب للقرشية العرقية - إلى مصر، لأن واليها، يومئذ، كان « قرشيا هاشميا» . . يدعى الدكتور نصر هذه الدعوى ، فيقول : « وبما له دلالة في هذا الصدد أن رحيل الشافعى إلى مصر تلا استيلاء المأمون على السلطة بعد صراعه الدامى مع أخيه الأمين، وهو الصراع الذي وجدت فيه الشعوبية الثقافية والفكرية تعبيرها العسكرى . تولى المأمون السلطة سنة ١٩٨هـ، وكان الشافعى إلى مصر سنة ١٩٩هـ، وكان المتيار مصر بالذات لأن واليها في ذلك الوقت كان قرشيا هاشميا» (١) .

ويدهش المرء هنا أكثر وأكثر للكم الهائل من الأخطاء في هذه العبارات المعدودة الكلمات! !:

(أ) فالشعوبية العسكرية كان قد سبق أن قمعها المنصور العباسي، بقتل أبى مسلم الخراساني [ ١٣٧ هـ ٥٠٥م] . . أى قبل أكثر من ستين عاما من انتصار المأمون!!

(ب) والشعوبية الثقافية كان قد سبق أن قمعها المهدى العباسى [١٥٨ ــ ١٦٨هـ، ٧٧٤ ــ ٧٧٨م] في موجة قتله للزنادقة، الذين كانوا يريدون إحياء مذاهب الفرس وثقافتهم!..

<sup>(</sup>١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية ] . ص ١٦ ، ١٧ .

- (جـ) والشعوبية السياسية كان قد سبق أن قمعها الرشيد [ ١٧٠ ـ ١٩٣هـ، المرح ١٨٠ ـ ١٩٠ م] . . أى قبل انتصار المأمون بأكثر من عقد من الزمان! . .
- (د) والثقافة التي علت، ببغداد، عندما انتصر المأمون [ ١٩٨ ٢١٨ه. ، ١٩٨ ١٩٣٨م]، كانت هي ثقافة الاعتزال.. وهي ثقافة معادية للشعوبية. والمعبر عن موقفها من الشعوبية، في ذلك التاريخ، هو الجاحظ [ ١٦٣ ١٦٥ه، ٢٥٥ه، ١٨٠ ١٦٨م]، الذي يقول: «واعلم أنك لم تر قوما أشقى من هؤلاء الشعوبية، ولا أعدى على دينه، ولا أشد استهلاكا لعرضه، ولا أطول نصبا، ولا أقل غنها، من أهل هذه النحلة.. ولو عرفوا أخلاق كل ملة، وزى كل لغة، وعللهم في اختلاف إشاراتهم وآلاتهم وشيائلهم وهيئاتهم، وما علة كل شيء من ذلك؟ ولم اختلقوه؟ لأراحوا أنفسهم، ولخفت مئونتهم على من خالطهم»(١٠)..
- (هـ) ولو كانت للشافعي ميول علوية تدفعه لهجران بغداد العباسية ، فليس انتصار المأمون ولا عهده هو المبرر لهذا الهجران ، فالمأمون هو الخليفة العباسي الذي خالف أهل العصبية العباسية عندما تعاطف مع العلويين ، حتى لقد بايع الإمام الرضا على بن موسى الكاظم [ ١٥٣ ٢٠٣هـ ، ٧٧٠ ١٨٨م] بولاية العهد ، وزوجه ابنته ، وضرب اسمه على الدينار والدرهم ، وغير الزي من « سواد العباسين» إلى « أخضر آل البيت » أ ا . .
- (و) ثم . . إن كون وإلى مصر، التي هاجر إليها الشافعي، « قرشيًا هاشميًا»، لا يميزه عن المأمون والعباسيين. . فهم أيضا وجميعا « قرشيون هاشميون»!! . .
- (ز) ورحيل الشافعي إلى مصر لم يكن في سنة ١٩٩هــكما يقول الدكتور نصر \_ وإنها كان في نفس العام الذي تولى فيه المأمون الخلافة. فلقد تولى المأمون الخلافة في المحرم سنة ١٩٨هـ.. ووصل الشافعي إلى مصر في ٢٨ من شوال سنة ١٩٨هـ.. وقبل أن تحدث ببغداد أية تغييرات ثقافية تستدعى نفور الشافعي منها وهجرته عنها!..

<sup>(</sup>١) [ البيان والتبيين] . جـ٣ ، ص ٢٠٥، ٤٠٦. طبعة بيروت ، سنة ١٩٦٨م.

(ح) بل إن علو سلطان المعتزلة، وإغضابهم خصومهم في " محنة القول بخلق القرآن"، لم يحدثا إلا في العام الذي توفي فيه المأمون [ سنة ١٨ ٢هـ]. . أي بعد رحيل الشافعي عن بغداد بأكثر من عشرين عاما ! . .

(ط) وفوق كل ذلك ، فالوالى الذى كان على مصر، إبان رحيل الشافعي إليها، كان عباسيا \_ كالمأمون \_ ! . . فهو العباس بن موسى بن عيسى بن موسى بن محمد ابن عبد الله بن العباس ! . ولقد أناب عنه في حكم مصر ابنه عبد الله .

(ى) ويضاعف من ركام الجهالة في هذه الدعوى كلها . . أن قدوم الشافعى إلى مصر لم يكن هجرة ولا هجرانا ، بل ولا مبادرة ذاتية منه . . لأن الوالى العباسى على مصر \_ عبد الله بن العباس بن موسى \_ هو الذى طلب من الشافعى أن يصحبه في الذهاب إلى مصر . وبعبارة ق أبى عمر محمد بن يوسف الكندى \_ للصرى " ، وهو أبرز من أرخ للولاة والقضاة : فلقد «استصحب عبد الله بن العباس في مسيره إلى مصر محمد بن إدريس الشافعى الفقيه . . فذلك سبب قدوم الشافعى إلى مصر " 1 أ أ أ . .

فأين هي أيديولوجية العصبية القرشية، التي جعلت الشافعي يهجر بغداد العباسية إلى مصر الهاشمية القرشية؟!..

إنها عشرة أخطاء قاتلة ، جمعتها كراهية الدكتور نصر للإمام الشافعي، في عبارات معدودة الكلمات!..

#### 學 恭 告

تلك نهاذج \_ مجرد نهاذج \_ على قلة العلم . . مع الجراءة على الحقيقة . . وتوظيفها في الغلبة للباطل ، في صلب المعارف والعلوم التي يدرسها الدكتور نصر لطلابه ، ويزيف بها وعي القراء ! . . وصدق الله العظيم : ﴿ وما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيئا \* فأغرض حمَّن تَولَّى عن ذكرنا ولم يُرِدُ إلا الحياة الدنيا \* ذلك مبلغهم من العلم إن ربك هوأعلم بمن ضل عن سبيلة وهو أعلم بمن اهتدى ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) الكندى ــ المصرى :[كتاب الولاة والقضاة]. ص١٥٣، ١٥٤. تحقيق : رفن كست . طبعة بيروت، سنة١٩٠٨م. وأمين سامى باشا: [تقويم النيل] الجزء الأول. ص ٣٨، ٣٩. طبعة القاهرة، سنة ١٩١٦م. (٢) النجم: ٢٨ـ٣٠.

# ٢ - سوءفي الفهم والتّبية

فى كثير من كتابات الدكتور نصر أبو زيد « اجتراء» غير مألوف على كثير من رموز الأمة الإسلامية . .

والحديث عن « رموز للأمة» ، لا يعنى إضفاء القدسية على بشر، أيا كان دوره وموقعه في تاريخ الإسلام . . ففي الإسلام لا قدسية لغير الله وآياته . . ولا عصمة لغير الرسل ، عليهم السلام . وحتى عصمة الرسل ، فهي فيها يبلغونه عن الله ، فالعصمة من ضرورات « الرسالة» ، وليست امتيازا للجانب البشرى المجتهد في الرسل والأنبياء . .

لكن لكل دين وفلسفة ووطن وجهاد وأمة « الرموز» التى تمثل « المثل» و«المنارات» الحافزة لأجيال الأمة على الاستباق على طريق الخير والتقدم الذي برزت على دريه هذه « الرموز». . فالذين يعرفون قدر الدين وعظيم نعمته ، يعرفون أقدار الجيل النبوى الفريد الذي رفع القواعد لهذا الدين ، فغير وجه الدنيا ، وحول مجرى التاريخ . . والذين يعرفون قدر الوطن والوطنية ، يجلون رموزها الذين وهبوا حياتهم لتحرير الأوطان وتقدمها . . والذين يعرفون قيمة العدالة الاجتماعية ، يقدرون أبطالها حق قدرهم . . وهكذا في كل الميادين . .

ولذلك ، فإن المرء يجار أمام « اجتراء» الدكتور نصر على كثير من رموز الأمة . . . ويتساءل : أهو سوء فهم؟ . . . أم سماء ألم مما معا؟! . .

ونحن لن نشغل أنفسنا، ولا القارئ، بالإجابة عن هذه التساؤلات . . بقدر ما سنقف مع القارئ أمام نهاذج عجرد نهاذج \_ لهذا « الاجتراء » . .

● فالصورة التي يقدمها الدكتور نصر للمهاجرين الأولين، الذين ﴿ أُخرجوا

من ديارهم وأمواهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون (۱) ، والذين ﴿ رضى الله عنهم ورضُوا عنه وأعد هم جنات تجرى تحتها الأنهارُ خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم (۲) . . هذه الكوكبة من السابقين الأولين ، الذين صاغهم الإسلام ، وصنعهم الرسول ، وصنعهم الرسول ، وصنعه ، يصورهم الدكتور نصر في صورة العصابة ، التي ما كاد الرسول يلحق بربه حتى ارتدوا إلى العصبية القبلية ـ القرشية ـ وفرضوها على الإسلام والمسلمين والمشروع الإسلامي ، وافضين حتى إشراك الأنصار ، الذين آووا ونصروا ، في السلطة أو تداولها معهم . . فأوقعوا الإسلام والمشروع الإسلامي في أولى العشرات!!

ونحن نؤمن بأن هذا الذي جرى في سقيفة بني ساعدة، حول تأسيس الخلافة واختيار الخليفة الأول، هو « اجتهاد» من الصحابة، غير المعصومين، يرد فيه الخطأ والصواب. لكن تعالوا ننظر في « اجتراء . وافتراء» الدكتور نصر، عمتكمين إلى « الوقائع» و«المنطق»، دون « مصادرة» على أوسع الحريات في التفكير .

١ ــ إن الذي انتصر في السقيفة لم تكن العصبية القرشية . . ولو فقه الدكتور نصر ــ أو حتى قرأ ــ ماكتبه ابن خلدون [ ٧٣٢ ـ ٨٠٨هـ ، ١٣٣٢ ـ ١٤٠٦م]

الحشر: ۸. (۲) التوبة: ۱۰۰.

<sup>(</sup>٣) [ الإمآم الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) [ التفكير في زمن التكفير] . ص ١٦٩ .

<sup>(</sup>٥) مجلة [ الْقاهرة] ـ مشروعُ النهضة بين التوفيق والتلفيق\_أكتوبر، سنة ١٩٩٢م.

عن العصبية ـ وعصبية قريش تحديدا ـ لما سقط فى هذه الحفرة . . فكها يقول ابن خلدون: «إن عصبية مضر كانت فى قريش، وعصبية قريش فى عبد مناف، وعصبية عبد مناف إنها كانت فى بنى أمية »(١) . . وأبوبكر كان من «تيم»، وعمر الذى بادر بالبيعة له ـ كان من «عدى»، وليس فيها عصبية قريش، ويزكى هذا اعتراض أبى سفيان ـ الأموى ـ على تولى أبى بكر، وتحريضه على بن أبى طالب على طلبها، لأنه الأقرب إلى عصبية قريش، فهو من عبد مناف! . .

٢ ـ وهذا الذي تم في السقيفة، قد أجمعت عليه الأمة ـ باستثناء سعد بن عبادة
 ـ قرشيين وغير قرشيين . . عربا وموالي . . أحرارا وأرقاء . .

٣\_ بل إن هذا الذي حدث في السقيفة على عكس ما ادعى الدكتور نصر مو نموذج للتعاقد على توزيع السلطة بين مؤسسة «النقباء الاثنى عشر" مؤسسة «المهاجرين الأولين» العشرة والوزارة في مؤسسة «النقباء الاثنى عشر" الأنصار ... وكلمات أبي بكر، في السقيفة، نص في « تعاقد المشاركة» هذا، ففيها يقول للأنصار: « نحن أوسط العرب أنسابا ، ليست قبيلة من قبائل العرب إلا ولقريش قيها ولادة . . وليس بعد المهاجرين الأولين عندنا بمنزلتكم . فنحن الأمراء وأنتم الوزراء ، لا نفتات دونكم بمشورة ، ولاتنقضي دونكم الأمور" (ألا . . ويش ، إشارة إلى هيئة المهاجرين الأولين ، الذين جمعوا إلى قرشيتهم : السابقة قريش ، إشارة إلى هيئة المهاجرين الأولين ، الذين جمعوا إلى قرشيتهم : السابقة في الدين ، والريادة في إقامة قواعده ، وتأسيس دولته . . فأين هي « العصبية القرشية التي ظلت على شركها حتى فتح مكة ، سنة ٨هـ ١٤ التي ظلت على شركها حتى فتح مكة ، سنة ٨هـ ١٤

٤ \_ وأين هو « تدشين السيطرة القرشية على الإسلام١٩٥٠. وعلماء الإسلام وأثمته امتلأت موسوعات طبقاتهم \_ في مختلف فروع العلم \_ بأسماء الموالى . . فكان منهم سلاطين العلماء الذين منحتهم الأمة المحبة والولاء أكثر مما منحته لسلاطين الأمراء؟!

<sup>(</sup>١) [المقدمة]. ص ١٧١. طبعة القاهرة، سنة ١٣٢٢هـ.

<sup>(</sup>٢) [ تاريخ الطبري]. جـ ٣ ، ص ٢٠٧ ـ ٢١٠ ـ أحداث سنة ١١هـ . وابن قتيبة: [ الإمامة والسياسة] . جـ ١ ، ص ١ ـ ١١ . طبعة القاهرة ، سنة ١٣٣١ هـ .

وأين هي السيطرة القرشية على المسلمين؟! والدول غير العربية قد حكمت
 المسلمين قرونا هي أضعاف أضعاف الحكم العربي لهؤلاء المسلمين؟! . .

فمن بدء الخلافة الراشدة [ ١١هـ-٢٦٢م]، وحتى سيطرة العسكر الماليك على الخلافة العباسية، في عصر المتوكل العباسي [٢٠٦ - ٢٤٧هـ، ٨٢١هـ] على الخلافة العباسية، في عصر المتوكل العباسي [١٥٥ - ١٥٥ عاما] -!! وذلك من مجموع أكثر من ثلاثة عشر قرنا - [ ١٣٤٦هـ] - هي عمر الخلافة الإسلامية. أي أن العرب قد حكموا المسلمين مائة وخمسة وثيانية عاما، على حين حكم الماليك والأيوبيون والشركس والعثمانيون أكثر من أحد عشر قرنا - [ ١١٧٥ عاما] -! . . فأين هي السيطرة القرشية أو العربية على المسلمين، ونسبة الحكم العربي في تاريخ الخلافة لاتعدو ١٤٪ من ذلك التاريخ؟! . .

務 梯 梯

• بل إن الدكتور نصر أبو زيد لايتورع عن اتهام صحابة رسول الله، ﷺ، بها يسميه «التوجيه الأيديولوجي للإسلام، لتحقيق السيادة القرشية». . فيقول عن جمع المسلمين على مصحف واحد، بقراءة واحدة، في عهد عثمان بن عفان، رضى الله عنه . . يقول : «ولا نغالي إذا قلنا إن تثبيت قراءة النص \_ [ أي القرآن ] \_ الذي نزل متعددا ، في قراءة قريش، كان جزءا من التوجيه الأيديولوجي لتحقيق السيادة القرشية»(١) . . فالعطب \_ في رأيه هنا \_ قد أصاب القرآن، وليس السلطة والدولة فقط ا ! . .

ولو كان الدكتور نصر باحثا عن الحقيقة، وخلصت نياته لفهم دقائقها، لعلم أن تعدد الحروف السبعة لم يكن تعددية فى قراءة جملة القرآن الكريم، وإنها كان «رخصة» فى نطق بعض الحروف فى بعض كليات القرآن. فالوحى والتنزيل والتدوين للقرآن كان بقراءة قريش لهذه الأحرف، والرخصة كانت بالقراءة غير القرشية لهذه الأحرف فى بعض الكليات. فلها تجاوزت الأمة دواعى «الرخصة»، كان توحيد القراءة لهذه الأحرف، أى العودة عن « الرخصة»، التى فقدت

<sup>(</sup>١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية]. ص ١٥.

دواعيها، إلى الأصل الذي تم به الوحى والتنزيل والتدوين. . فنحن لسنا أمام انحراف أبديولوجي عن الأصل . .

ولو قرأ الدكتور نصر كلمات الإمام ابن عبد البر [ ٣٦٨ ـ ٣٦٨ هـ ، ٩٧٨ ـ المرام التي يقول فيها: « إن تلك السبعة الأحرف، إنها كانت في وقت خاص، لضرورة دعت إلى ذلك، ثم ارتفعت تلك الضرورة، فارتفع حكم هذه السبعة الأحرف، وعاد ما يُقرأ به القرآن على حرف واحد . . (١) . . لو قرأ هذه الكلمات، ماقال هذا الذي قال . .

بل لو قرأ كلمات أستاذ ـ نعلم أنه أثير لديه ـ هو الشيخ أمين الخولى [ ١٣١٤ ـ ١٣٨٥ هـ ١٣٨٥ ـ ١٩٦٦ م] عن إنجاز الصحابة هذا ، على عهد عثمان: «. وهذا الذي صنعه عثمان إذا ما سميناه جمعا، فإنه لجدير بأن يُسمى جمع المسلمين، لا جمع القرآن . . فإن جمع القرآن ـ بمعنى ضم أجزائه ـ قد كان في عهد الرسول بها يلائم نزوله منجها، ثم كان هذا الجمع ـ بمعنى الضم ـ في عهد أبى بكر، بها حفظ أصلا رسميا يكون مرجعا . وعمل عثمان هو تهيئة هذا الأصل الرسمي للتداول العملى ، على حال تلائم الدعوة الإسلامية التي امتدت وتمتد . . فالمهمة في جوهرها : إخراج كتابي للنص القرآني في حرف واحد موحد من الحروف التي أنزل بها ، وتركت إباحة القراءة بها إلى حين »(٢) . .

ثم . . ما هو حجم الخلاف في قراءة القرآن عند توحيد هذه القراءة على حرف واحد؟

إن سيف بن عمر التميمى [ ١٨٠هـ، ٢٩٦م] - صاحب كتاب [ الردة والفتوح وكتاب الجمل ومسير عائشة وعلى ] - يقول: إن عثمان بن عفان ، رضى الله عنه ، قد قال لمن عهد إليها بهذه المهمة ويد بن ثابت وسعيد بن العاص - : «يكتب أحدكما ، ويملى الآخر ، فإذا اختلفتها في شيء فارفعاه إلى . فكتب أحدهما وأمل الآخر ، فها اختلفا في شيء من كتاب الله عز وجل ، إلا في حرف من سورة

<sup>(</sup>١) القرطبي: [ الجامع لأحكام القرآن ] . جدا ، ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) دائرة معارف الشعب ] مادة « القرآن الكريم» - جد ١، ص ٢٢ . طبعة القاهرة، سنة الم ١٩٥٩م.

البقرة، قال أحدهما: التابوت، وقال الآخر: التبوت. فرفعاه إلى عثمان، رضى الله عنه، فقال: التابوت. . »(١).

لو قرأ الدكتور نصر أبو زيد هذه النصوص، وفهمها ووعاها، وحسنت منه النيات، ما كان منه هذا الاجتراء على صحابة رسول الله ، على ، ورضى عنهم . . وما طعن بحدوث « توجيه أيديولوجي» للقرآن الكريم!! . .

#### 掛 排 掛

● ولقد خصص الدكتور نصر « للاجتراء والافتراء» على الإمام الشافعى كتابا قائما بذاته . . وإذا كنا قد عرضنا لمواضع من أفكاره فيه ، في غير هذا المقام . . فإننا سنقف هنا أمام أربعة نهاذج من الافتراء على هذا العَلَم من أعلام أئمة الفقه والأصول . . وصاحب المذهب الفقهى الذى يستقطب عشرات الملايين من المسلمين . .

ا ... ينقل الدكتور نصر عن الإمام الشافعى .. من كتاب « الرسالة» .. عبارات يتحدث فيها الشافعى عن الوضوح «عند أهل العلم بلسان العرب» في المراد من قول الله سبحانه: ﴿ يأيها الناس ضُرِب مَثَلٌ فاستمعوا له إن الذين تَذْعُون من دون الله لن يَخلقوا ذُبابًا ولو اجتمعوا له وإن يسلُبُهم الذباب شيئا لا يستنقذوه منه ضَعُفَ الطالبُ والمطلوب﴾ . (٢) وقوله : ﴿ ثم أَفيضُوا من حيثُ أفاض الناسُ ﴾ (٣) . فلأهل العلم بلسان العرب وضوح بالمراد من هذه الآيات، بينها يغمض المراد عند «من يجهل لسان العرب» . .

فالشافعي - من واقع النص الذي نقله الدكتور نصر - يتحدث عن أهل العلم باللسان العربي وأهل الجهل بهذا اللسان . ولكن الدكتور نصر - لسنا ندري ولا المنجم يدري كيف - يتهم الشافعي بالتعصب للجنسية العربية وأصولها العرقية، بل والقبلية القرشية تحديدا ! ا . . فيقول ، معلقا على كلام الشافعي : « فليس

<sup>(</sup>۱) حقق هذا الكتاب: د. قاسم السامرائي . طبعة ليدن مولندا مسنة ١٩٩٥م. انظر عرض وليد نويهض له مصحيفة [ الحياة] لندن في ٩ ـ ٩ ٩ ١ ٩٩٥م والنص في ص ٥١، ٥٢ من الكتاب .

<sup>(</sup>٢) الحِيج: ٧٣. (٣) البقرة: ١٩٩.

الغموض والوضوح إذن فى دلالة العموم على الخصوص مرتبطا بطبيعة التركيب والسياق، بل هومرتبط أساسا ... عند الشافعى .. بطبيعة المتلقى، أو بالأحرى بجنسيته وأصوله العرقية . . إن الشافعى، وهو يؤسس عروبة الكتاب . . كان يفعل ذلك من منظور أيديولوجى ضمنى فى سياق الصراع الشعوبى الفكرى والثقافى . . لقد انحاز لا إلى العروبة فقط، بل إلى « القرشية » تحديدا . . »(١) ا

فالشافعي معياره العلم بالعربية أو الجهل بها، دون ذكر للجنس أو العرق في العالمين والجاهلين؛ فقد يجهلها العربي جنسا ويفقهها غير العربي، وأئمة علوم العربية لم يكن الكثيرون منهم عربا بالعرق والجنس.. ولكن الدكتور نصر يوجه إلى الشافعي تهمة أيديولوجية العصبية للجنسية والأصول العرقية العربية، والقبلية القرشية!..

فهل هو سوء فهم؟ . . أم سوء نية؟ . . أم هما معا؟! . .

٢ ـ وينقل الدكتور نصر عن الشافعي ـ « في الرسالة» ـ نصا يتحدث فيه عن أقسام السنة النبوية، وعن آراء العلماء في مكانة السنة من الوحي ومن القرآن. . يقول فيه:

« وسنن رسول الله مع كتاب الله وجهان:

أحدهما: نص كتاب، فاتبعه رسول الله كيا أنزل الله .

والآخر: جملة ، بين رسول الله فيه عن الله معنى ما أراد بالجملة وأوضح كيف فرضها.

وكلاهما اتّبع فيه كتاب الله . . وهذان الوجهان اللذان لم يختلف أهل العلم فيها . .

والوجه الثالث: ماسن رسول الله فيها ليس فيه نص كتاب. فمنهم - [ أى العلماء] من قال: جعل الله له بها افترض من طاعته وسبق في علمه من توفيقه لرضاه - أن يسنّ قيها ليس فيه نص كتاب. ومنهم من قال: لم يسنّ سنة قط

<sup>(</sup>١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . ص ٢٦، ٢٧، ٢٩.

إلا ولها أصل فى كتاب . ومنهم من قال : بل جاءته به رسالة الله ، فأثبتت سنته بفرض الله . ومنهم من قال أُلقى فى روعه كل ماسن ، وسنته الحكمة الذى أُلقى فى روعه ، فكان ما أُلقى فى روعه سنته . . (١).

هكذا حكى الشافعى آراء أهل العلم فى مكانة السنة من الكتاب ومن الوحى متميزا . . وأكثر هذه الآراء إعلاءً لمكانة السنة ، هو الذى يجعلها لونا من الوحى متميزا عن الوحى القرآنى .. فهى إلقاء فى الروع .. فتظل غير القرآن ، إذ لا إعجاز فيها ، ولا قطع فى ثبوتها ، ولا اقتصار فى روايتها على اللفظ .. إذ تروى بالمعنى .. ورغم كل هذا الوضوح ، ومعه . . يعلق الدكتور نصر على هذا الذى أورده الشافعى ، فيتهمه بأنه «حرص لا على جعل السنة شارحة ومفسرة للكتاب فحسب ، بل على إدماجها فى أناط الدلالة ، وإدخالها جزءا جوهريا فى بنية النص القرآنى . . ، (٢) ! .. [ولاخظ تعبيره « إدخالها جزءا جوهريا فى بنية النص القرآنى » .. والذى لم يخطر للشافعى ببال . . ولا شبه بينه وبين أى من الآراء التى حكاها عن العلماء] . . ا . .

فالذين جعلوا الرسول، ﷺ، مشرعا بسنته ... قالوا إن هذه السنة « إلقاء في الروع»، أي أنها « لون من الوحي» ، فالمشرع الأصلى والحقيقي والابتدائي فيها ولها وبها هو الله ، سبحانه وتعالى . . ومع ذلك ، يجعل الدكتور نصر من أصحاب هذا الرأى \_ ومنهم الشافعي \_ أهل « العصبية العربية القرشية ، التي كانت حريصة على نزع صفات البشرية عن محمد ، وإلباسه صفات قدسية إلهية تجعل منه مشرعا . . »(٣)!

فهل هو سوء فهم ؟ . . أم سوء نية ؟ . . أم هما معا؟! . .

" \_ ولأن الشافعي رفض « الاستحسان»، واكتفى بالقياس . . ذهب الدكتور نصر إلى اتهامه بالنضال للقضاء على التعددية الفكرية والفقهية، وهو نضال لا يخلو من مغزى اجتهاعي فكرى وسياسي واضح (٤). . »، كها يقول نصر!!

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٧ ـ ٣٩ . (٢) المرجع السابق . ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق. ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق. ص ٥٥، ٥٦.

ولست أدرى كيف يناضل للقضاء على التعدُّدية الفكرية والفقهية من كان نموذجا جسد التعددية في الاجتهادات الفكرية والفقهية ؟! . .

لقد أبدع الشافعي مذهبا قديها ، عندما كان بالعراق ، ثم أبدع هو ذاته مذهبا جديدًا ، في الواقع المصرى المتميز عن واقع العراق . . ولم يتنكر في جديده لقديمه ، وإنها رآهما في إطار غيز الاجتهادات وتعدُّدها لتميز وتعدُّد الرؤى والوقائع والأعراف . .

ومن الذى يستطيع أن يتجاهل دلالة شعار الشافعى: مذهبى صواب يحتمل الخطأ، ومذهب غيرى خطأ يحتمل الصواب. . ؟! دلالته فى التأسيس والتقعيد للتعددية الفكرية، والفقهية، والمذهبية ، ولشرعية ومشروعية التنوع فى الاجتهادات؟!...

وإذا كان الشافعي قد رفض « الاستحسان»، وقال به الحنابلة. . فهل يجوز لصاحب منطق أن يصنف الشافعي فيمن يضيقون بالتعددية الفكرية والفقهية أكثر من ضيق الحنابلة بها؟! . . فضلا عن أن يقول إنه كان مناضلا للقضاء على هذه التعددية؟! . .

ولو كان الدكتور نصر باحثا عن الحقيقة، يجمع إلى طلب العلم حسن النية، لعلم أن الاختلاف الذي روى عن الفقهاء، في الموقف من الاستحسان، هو كما قال المحققون - « خلاف لفظى، لأن الاستحسان إن كان هو القول بها يستحسنه الإنسان ويشتهيه من غير دليل فهو باطل، ولا يقول به أحد، وإن كان هو العدول عن دليل إلى دليل أقوى منه، فهذا مما لا ينكره أحد. . (1) من الفقهاء.

وهذا هو عين ما صنعه الشافعي . . وإلا بهاذا نسمي عدوله عن الأدلة التي أسس عليها اجتهاداته في مذهبه القديم، إلى الأدلة التي أسس عليها اجتهاداته في مذهبه الجديد؟! . . أليس هذا هو جوهر وحقيقة الاستحسان، الذي لم ينكره أحد من فقهاء الإسلام؟! . .

<sup>(</sup>١) [ الموسوعة الفقهية ] \_ مادة « استحسان » \_ وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية \_ الكويت ، سنة ١٩٨٣ م .

٤ ـ ويشاء الله أن يقع الدكتور نصر أبو زيد ، فى تناقض حاد ـ وهو يهاجم الإمام الشافعي ـ . . لقد اتهم الشافعي بأنه « يؤسس بالعقل إلغاء العقل» (١٠)! لا لشيء إلا لأنه اكتفى بالقياس عن الاستحسان ـ ولقد علمنا نوع الاستحسان الذي عزف عنه . . والنوع الذي مارسه!!

وفى دراسة أخرى ، أخذ الدكتور نصر يتحدث عن علاقة القياس بالعقل وحركة العقل، وبالتأويل، وبالتغيير وبالتطوير الذى يواكب المستجدات . . فقال : «والقياس .. كها هو واضح .. يعتمد حركة العقل فى فهم الظاهرة أو النص . . وهو فى مجال النصوص الدينية ، الأداة التى يستطيع بها العقل الإنسانى تطوير دلالة هذه النصوص لتلائم متغيرات الزمان والمكان فى مجال الأحكام الشرعية ، وهى الأداة التى يقوم بها « التأويل» فى الجوانب الأخرى للنصوص المدينية . . إن القياس يعتمد اعتهادا أساسيا على التأويل، سواء من حيث استخراج الحكم ، أو من حيث استنباط العلة ، أو من حيث الأصل إلى الفرع . . "(٢) .

هكذا كال الدكتور نصر المدائح للقياس، لمكانته من العقل، والعقلانية، والتأويل، والتغيير، والتطوير، ومواكبة متغيرات الزمان والمكان. وكان ذلك فيها كتبه سنة ١٩٨٨م. . ثم عاد بشهوة العداء للإمام الشافعي ليحكم على إعلائه لشأن القياس، بأنه: تأسيس بالعقل لإلغاء العقل! وكان ذلك فيها كتبه سنة ١٩٩٢م.

فهل هو مجرد تغيير؟ . . أم سوء فهم؟ . . أم سوء نية؟! . . أم كل ذلك جميعا؟! . .

تلك نهاذج \_ مجرد نهاذج \_ لافتراءات الرجل على الإمام الشافعي، رضى الله عنه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المرجع السابق

<sup>(</sup>٢) [ إِشْكَالْيَات القراءة واليات التأويل ] . ص ٢٠٣\_ ٢٠٥.

أما نصيب حجة الإسلام الغزالي [ . ٥٠ - ٥٠ هـ ، ١٠٥٨ - ١١١١م] من اجتراء وافتراء الدكتور نصر. . فإننا سنكتفى فيه أيضا بالنظر في أربعة مواضع ، ضمّنها أربعة مطاعن في الغزالي ومشروعه الفكرى، الذي لا يزال فاعلا حتى الآن في إحياء علوم الدين ، لتحيا بها علوم الدنيا عند المسلمين . .

۱ ـ يدعى الدكتور نصر على حجة الإسلام الغزالى أنه قد حصر الدين الإسلامى واختزله فى الهروب من الدنيا، والخلاص الفردى، والنجاة الأخروية. . فعنده، أن « تصور الغزالى لغاية الدين ووظيفته تنحصر فى الخلاص الفردى والنجاة فى الآخرة. . »(١)!!

ولست أدرى ، هل قرأ الدكتور نصر المشروع الفكرى العملاق، والمتعدد الميادين، والمتوازن في المقاصد والغايات، الذي أبدعه الغزالي؟ . . أم أنه قد اقتنص عبارات للزهد، وأهدر السياق الذي جاءت فيه؟! إن الغزالي مشروع فكرى يمثل ظاهرة مجسدة للعصر الذي عاش فيه، ومن «الخفة الفكرية» اختزال مقاصده على هذا النحو الغريب! . . ولو أن الدكتور نصر قرأ للغزالي قراءة الباحث عن الحقيقة، البرىء من سوء النية، لعلم أن الرجل لم يقف فقط عند الدعوة إلى تأسيس «الدنيا» على «الدين»، بل لقد أبصر أن صلاح الدين وإقامته مرهونان بصلاح الدنيا، وبتوافر الأمن الإنساني فيها على مختلف الحاجات . . فهو الذي يقول :

"إن نظام الدين لا يحصل إلا بنظام الدنيا . ونظام الدين ، بالمعرفة والعبادة ، لا يُتوصل إليها إلا بصحة البدن وبقاء الحياة وسلامة قدر الحاجات ، من الكسوة ، والمسكن ، والأقوات ، والأمن . . ولعمرى امن أصبح آمنا في سربه معافلي في بدنه ، وله قوت يومه ، فكأنها حيزت له الدنيا بحذافيرها . فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهات الضرورية ، وإلا فمن كان جميع أوقاته مستغرقا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة ، وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يتفرغ للعلم والعمل ، وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة؟! . . فإذن ، بان أن نظام الدنيا ، أعنى مقادير الحاجة ، شرط لنظام الدين (٢)!!

 <sup>(</sup>١) [ مفهوم النص ] . ص ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) [ الاقتصاد في الاعتقاد] . ص ١٣٥ . طبعة القاهرة . مكتبة محمود على صبيح - بدون تاريخ .

هل قرأ الدكتور نصر، ووعى هذه الكلمات التي تؤسس نظرية لعلاقة الدين بالدنيا، وتأسيس صلاح الدين على صلاح الدنيا، وجعل نظام الدنيا شرطا لنظام الدين؟!...

٧ ـ ولأن الدكتور نصر سيئ الظن بالوسطية الإسلامية ، فلقد جمع في كتابته عن الغزالي بين القول بتأسيس الغزالي « للوسطية في مجال الفكر والفلسفة »(١) ، وبين ركام من الاجتراء على الغزالي . . فهو الذي وجه الضربة القاضية للعقل ، وقاد الأمة والخلافة والعصر إلى التفكك والانهيار!! . . «ثم جاء أبو حامد الغزالي ، ووجه للعقل الضربة القاضية . وليس من الغريب أن يكون العصر الذي شهد خطا الغزالي ، وأنصت إليه ، هو عصر الانهيار السياسي ، والتفكك الاجتماعي ، وسيطرة « العسكر » على شئون الدولة ، وهو العصر الذي انتهى بسقوط بغداد ، والقضاء على الشكل الرمزى الأخير للدولة الإسلامية . . »(١) .

هكذا ، وفي كلمات معدودات ، أهال الدكتور نصر على حجة الإسلام الغزالى كل ركام التخلف، والانحطاط الحضارى، والتفكك السياسى والاجتماعى، والهزيمة العسكرية أمام الأعداء.. الأمر الذي جعل هذه الكلمات « مجمعا لكم هائل من الأخطاء» 1..

(أ) فهل حقا وجه الغزال الضربة القاضية للعقل؟ . . أم أنه الذي طعم الأشعرية بجرعة من العقلانية ، جعلتها تحل في غثيلها للعقلانية الإسلامية الوسطية في غيار الاعتزال؟ فيقيم دعائم العقلانية الجامعة في بالوسطية بين «العقل» و«الشرع» ، الرافضة «للحشوية (٣) في الظاهرية» ، و «لغلو» الفلسفة والاعتزال . . ؟ ا

ولو أن الدكتور نصر قرأ تراث الغزالي في العقلانية الإسلامية المؤمنة، وحسنت نيته، لتردد قبل أن يخط قلمه هذا الاجتراء والافتراء. . بل لو وعي مقاصد الغزالي

<sup>(</sup>١) [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . ص ٥ .

<sup>(</sup>٢) [ نقد الخطاب الديني] . ص ٦١ .

<sup>(</sup>٣) الحشوية: فرقة منسوبة إلى الخشوا \_ الذي لا قيمة له \_ لعجزهم عن فقه ما وراء ظواهر النصوص ،

من هذا النص الذي سنضرب به المئل على مقام ومعنى العقلانية عند الغزال، لما قال هذا الذي قال . . يقول أبو حامد :

"إن أهل السنة قد تحققوا أن لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن من ظن من الحشوية وجوب الجمود والتقليد، واتباع الظواهر، ما أتوا إلا من ضعف العقول وقلة البصائر، وأن من تغلغل من الفلاسفة وغلاة المعتزلة في تصرف العقل حتى صادموا به قواطع الشرع، ما أتوا إلا من خبث الضهائر. فميل أولئك إلى التفريط، وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط. بل الواجب المحتوم في قواعد الاعتقاد، ملازمة الاقتصاد، والاعتماد على الصراط المستقيم، فكلا طرفي قصد الأمور ذميم. وأنّى يستنب الرشاد لمن يقنع بتقليد الأثر والخبر، وينكر مناهع البحث والنظر، ولا يعلم أنه لا مستند للشرع إلا قول سيد البشر، على وبرهان العقل هو الذي عُرف به صدقه فيها أخبر؟! وكيف يهتدى للصواب من اقتفى محض العقل هو الذي عُرف به صدقه فيها أخبر؟! وكيف يهتدى

هيهات! قد خاب على القطع والبتات، وتعثر بأذيال الضلالات، من لم يجمع بتأليف العقل والشرع هذا الشتات. فمثال العقل: البصر السليم عن الآفات والآذاء. ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، فأخلِق بأن يكون طالب الاهتداء، المستغنى بأحدهما عن الآخر في غهار الأغبياء، فالمعرض عن العقل، مكتفيا بنور القرآن، مثاله: المتعرض لنور الشمس مغمضا للأجفان، فلا فرق بينه وبين العميان، فالعقل مع الشرع نور على نور.. "(۱)!

إنها كلمات موزونة بميزان الحكمة العالية، تؤسس نظرية العقلانية الإسلامية، الجامعة بين نور العقل ونور الشرع، والتي تنكب طريقها الأغبياء! . .

(ب) ثم . . من علم الدكتور نصر أن عصر الغزال هو عصر « سيطرة العسكر على شئون الدولة» الإسلامية؟ إإن سيطرة العسكر بدأت في عهد المتوكل العباسي [ ٢٠٦ \_ ٢٤٧ هـ ، ٢٤١ \_ ٨٢١ \_ ٢٠٥ هـ ، ١٠٥٨ \_ ١٠٥٨ ] . . أي قبل عصر الغزالي [ ٤٥٠ \_ ٥٠٥ هـ ، ١٠٥٨ \_ ١٠٥٨ \_ ١٠٥٨ ]

<sup>(</sup>١) [ الاقتصاد في الاعتقاد]. ص ٢ ، ٣.

(جم) ومن قال للدكتور نصر إن « سقوط بغداد»، هو أثر من آثار فكر الغزالي؟! . . وبغداد قد سقطت [ ٢٥٦هـ ـ ١٢٥٨م] بعد قرن ونصف قرن من عصر الغزالي؟! . . وكان سقوطها .. كيا يعلم الذين يعون التاريخ .. إلى جانب أمراض التراجع الحضارى الذاتية .. بسبب تحالف الغزوة الصليبية [ ٤٨٩ ـ أمراض على المنابية [ ٤٨٩ ـ عجمافل التتر ضد عالم الإسلام . .

لكن يبدو أن أحقاد الدكتور نصر على صاحب [ إحياء علوم الدين] قد جعلته يتخلى حتى عن « الجدل المادى الماركسى»، الذى لا ينسب الظواهر الكبرى إلى عامل واحد دون سواه . . فقادته الأحقاد إلى تحميل الغزالى كل كوارث التاريخ الإسلامي ! ! .

" ويتخلى الدكتور نصر \_ في « هجائه» للغزالى \_ عن الحد الأدنى من دقة الباحث في تحليله للنصوص ... رغم تيه الماركسيين به « كأحسن من يحلل النصوص»!! . . فيسير مع « الخطأ الشائع» ، الذي زعم مُرَوِّجُوه عداء أبي حامد للنببية وارتباط الأسباب بالمسببات ، فيقول : لقد « انتهى الغزالي إلى إهدار قوانين السببية ، ومن هنا جاء الاعتقاد الخطير الذي ساد الخطاب الديني في الثقافة العربية : أن النار لا تحرق ، وأن السكين لا تقطع ، وأن الله هو الفاعل من وراء كل الأسباب(١) . . فكانت ضربة الغزالي للعقل ، من زاوية تفكيك العلاقة بين الأسباب والنتائج ، أو بين العلل ومعلولاتها . . (١)!!

ونحن نسأل الدكتور نصر:

فى الثقافة التى سادت « الخطاب الدينى» \_ على حد تعبيره الأثير \_ ماذا يقول الإنسان الذى احترق منزله؟ \_ النار أحرقت المنزل؟ . . أم : \_ الله أحرق المنزل؟ ! .

\_ وماذا يشترى « القصّاب\_الجزار» ليقطع اللحم ؟ \_ أيشترى سكينا؟ \_ أم يرفع يديه إلى السياء طالبا من الله قطع اللحم؟ 1 . .

<sup>(</sup>١) [ نقد الخطاب الديني ] . ص ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. ص ٦١.

إن مأساة الدكتور نصر - أحسن الماركسيين تحليلا للنصوص - أنه لم يستطع التمييز بين عبارة: «أن الله هو الفاعل من وراء كل الأسباب» . . وبين عبارة: «أن الله هو الفاعل دون كل الأسباب» . . ففعل الله ، سبحانه وتعالى ، من وراء كل الأسباب ، عقيدة إسلامية لا خلاف عليها بين أحد من المؤمنين بالإسلام ؛ وهى لا تعنى إلغاء عمل الأسباب ، ولا إلغاء علاقة الأسباب بالمسببات ، وإنها تعنى مع عمل الأسباب في المسببات ، والارتباط بينها - في العادة ، قدرة الخالق ، سبحانه ، على الفعل وراء هذه الأسباب - التي هي مخلوقة له - بوقف عمل هذه الأسباب التي خلقها ، وبأن يستبدل بها أسبابا أخرى ، إذا هو أراد خرق العادة وتغيير المعتاد . .

ولو قرأ الدكتور نصر، ووعى ما كتبه الغزالى فى السبية، لابتعد بنفسه عن مزالق هذا « الخطأ الشائع»، الذى أشاعه المستشرقون، أصحاب النزعة الوضعية والمادية . والذى تلقفه تلامذتهم فى بلادنا . وإلا فأين هو « إهدار قوانين السبية» فى قول الغزالى : «إننا نسلم أن النار خُلقِت خلقة إذا لاقاها قطنتان متماثلتان أحرقتها، ولم تفرق بينها إذا تماثلتا من كل وجه . ولكنا، مع هذا ، نجوّز أن يُلقَى شخصٌ فى النار فلا يحترق، إما بتغير صفة النار أو بتغير صفة النار أو بتغير صفة النار تقصر سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداها، وتبقى معها سخونتها، وتكون على صورة النار حقيقتها . أو يحدث فى بدن الشخص صفة، ولا يخرجه عن كونه لحما وعظا، فيدفع أثر النار . »(١)؟!!

فالنار سبب موجب للإحراق . . لكن الله ، سبحانه وتعالى ، قادر \_ وهو الخالق لها ولإحراقها \_ على تغيير صفتها ، أو تغيير صفة الذى نلقيه فيها . . وذلك بخلق سبب جديد يفعل فعلا جديدا . . فالسبية \_ عند الغزالى \_ قائمة أبدا ، وفاعلة دائها ، سواء في الأحوال المعتادة ، أو في الأحوال غير المعتادة ، التي لها هي الأخرى أسبابها وقوانينها .

<sup>(</sup>١) [تهافت الفلاسفة]. ص ٦٧، ٦٨. طبعة القاهرة، سنة ١٩٠٣م.

تلك هي حقيقة موقف الغزال ... وكل علماء الإسلام وفلاسفته .. من السببية . . إذا نحن امتلكنا ، بحق ، القدرة على تحليل النصوص ! !

3 \_ وأخيرا . . فمن كان يتصور أن يصل الاجتراء بالدكتور نصر حامد أبو زيد، الذى يستلهم المادية الجدلية الماركسية فى التفكير والتفسير والتحليل للقرآن، والنبوة والوحى ، والعقيدة والشريعة ـ على النحو الذى قدمنا ـ . . من كان يتصور أن يبلغ الاجتراء « بفتى المادية الماركسية» إلى حد « تكفير» حجة الإسلام أبى حامد الغزالى؟!! . .

أى والله!!.. وإلا فليقدم لقرائه تحليلا للنص الذى كتبه عن الغزال، وقال فيه: « إن تصورات الغزالى كلها .. رغم ما لقيته بعد ذلك من شيوع وانتشار .. تعارض المقاصد الأولية للوحى والشريعة معا.. "(١)!!

فإذا كانت « تصورات الغزالى كلها» \_ [ الاحظ «كلها»] \_ « تعارض المقاصد الأولية للوحى والشريعة معا»، فهل يبقى له حظ من الإيهان بالوحى والشريعة \_ أى الإسلام \_ ؟ ! . .

إن الدكتور نصر \_ وأنا معه \_ قد اشتكى ويشتكى من بعض الذين حكموا عليه بالكفر والردة عن الإسلام . . فهل وعى أنه عندما يبيح لنفسه تكفير حجة الإسلام الغزال ، إنها يعطى أمضى أسلحة التكفير لخصومه . . مع الفارق الشاهق بين «للحلل الماركسي للنصوص» وبين «حجة الإسلام»؟ أ . .

وياليته قد قرأ ووعى كلمات الغزالى عن «أن التكفير : خطر، لا يسرع إليه إلا الجهال..»!!..

<sup>(</sup>١) [ مفهوم النص ] . ص ٣٣٦.

## ٣- خسلل في المستهج

فى كتابات الدكتور نصر أبو زيد، مباهاة بامتلاكه ناصية المنهجيات الحديثة والعلمية والمعاصرة فى قراءة النصوص وتحليلها . والماركسيون ـ بلسان الأستاذ محمود أمين العالم ـ يقولون : « إنه أحسن من يحلّل النص» . والمرء يلمس هذه المباهاة ، أكثر ما يلمسها ، عندما يكون المقام مقام هجوم الدكتور نصر على خصومه ومنتقديه ، اللمين يرميهم بأنهم أبناء ثقافة الجمود ، والتقليد ، والتعصب ، والانغلاق ، وضيق الأفق ، والحفظ دون فهم ، وعطن التكرار ، والوعظ ، والإعادة دون إفادة . . ثقافة العوز الفكرى والعقلى ، والتوقير الزائف للتراث ، وفهم الوارث الكسول لهذا التراث . بل ويصف هؤلاء الخصوم والمنتقدين بالوقاحة الفكرية والسفالة الأكاديمية ، والجهل الفاجر والمركب ، الذي بلغ مرتبة الآفات العقلية التي لا تجدى معها سوى المصحات النفسية (١٠ [١٩٤١] . . بينها يملك هو ناصية المناهج العلمية والحديثة والمعاصرة في التعامل مع التراث وفي تحليل النصوص وقراءتها . .

لكن المرء يدهش عندما يرى كمّ الأخطاء المنهجية التى وقع فيها الدكتور نصر، حتى بمعايير المنطلقات الفكرية التى ينطلق منها، أى الخطأ فى المنهجيات التى تعارف عليها الباحثون والعلماء من مختلف العقائد والفلسفات والديانات والحضارات، وذلك من مثل منهجية تعريف الباحث بمراده ومفهومه للمصطلح اللى يستخدمه، وخاصة إذا اختلفت مفاهيمه ومعانيه باختلاف العلوم والثقافات والفلسفات.

<sup>(</sup>١) [ التفكير في زمن التكفير] . ص ١٢١ ـ ١٢٧ ، ١٥٨ ـ ٢٣٠ .

وحتى لانطيل، فسنكتفى ـ فى الإشارة إلى هذا الخلل المنهجى فى كتابات الدكتور نصر ـ بخمس وقفات أمام خمسة مصطلحات شاع استخدامه لها فيها قدم من كتابات . .

## (أ) مصطلح الأيديولوجية

في سنة ١٩٩٢م، صدرت الطبعة الأولى لكتاب الدكتور نصر: [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . . وعلى امتداد صفحات الكتاب، لم يعرّف قارئه بمصطلح « الأيديولوجية»، الذي وضعه عنوانا لكتابه، والذي أكثر من استخدامه دون تعريف أيضا في أغلب كتبه وكتاباته . . وذلك على الرغم من أن هذا المصطلح هو من المصطلحات التي تختلف، بل وتتناقض، مفاهيمها باختلاف الفلاسفة والفلسفات ، والمنظرين والتيارات الفكرية، وبتهايز العلوم التي يستخدم فيها هذا المصطلح، وذلك لاختلاف التركيز، في منطلقات الذين يستخدمونه ، على المفاهيم « الواقعية » ، أو المفاهيم « المعيارية » ، أو الموازنة بينها معا . .

- فالأيديولوجية لها معنى محايد .. أو أقرب إلى الحياد .. وذلك عندما تُعرّف بأنها « نسق من المعتقدات والمفاهيم ( واقعية ومعيارية)، يسعى إلى تفسير ظواهر اجتهاعية معقدة من خلال منظور يوجه ويبسط الاختيارات السياسية والاجتهاعية للأفراد والجهاعات». .
- ولها مفهوم ثان، يرى فيها « نظام الأفكار التى تقوم بمهمة التبريرات المنطقية والفلسفية لنهاذج السلوك والاتجاهات والأهداف وأوضاع الحياة العامة السائدة». .
- وهى عند البعض « آلية تفسيرية تسعى إلى التوصل للتفسير الشامل لكافة
  بحالات الواقع، من خلال تطبيق فكرة معينة». .
- وهى عند كارل ماركس [ ١٨١٨ ـ ١٨٨٣ م]، وفردريك أنجلز [ ١٨٢٠ ـ ٠
  ١٨٩٥ م]: « صورة من الوعى الزائف، وأفكار مضللة، وأوهام ليس لها وجود

حقيقي، كما أنها تقف في مواجهة النظريات العلمية»..

وهناك من يرى الأيديولوجية «حقائق صادقة، ومذاهب ثابتة» . .

وهناك من يراها « صيغا فلسفية أو نظرية، بمكن أن تتوافق مع كل تغير في الظروف الاجتماعية والسياسية» . .

- وهناك من يراها جزءا من « البناء الفوقي»، يعكس العلاقات الاقتصادية،
  وقد تكون علمية، تعبر عن وعى صادق، أو غير علمية، تعبر عن وعى زائف.
- كما تختلف المواقف منها باختلاف العلوم التى تستخدم مصطلحها ـ الواحد \_ ففى علم الاجتماع حديث عن « نهايتها» . . وفى علم الاجتماع السياسى وعلم الاجتماع الدينى وعلم اجتماع المعرفة ، يتزايد استخدام مصطلحها . . إلخ . . إلخ . . (١) .

هكذا تتعدد ، بل وتتناقض ، مفاهيم ومعانى مصطلح « الأيديولوجية» . . ومع كل ذلك ، فالدكتور نصر أبو زيد لا يعرّفنا بمفهومه ومراده ومعناه المختار لهذا المصطلح ، الذي جعله عنوانا لأحد كتبه . . فإذا بحثنا في كتاباته الأخرى ، وجدناه هو ذاته لا يستخدم هذا المصطلح لمعنى محدد ، ولا لمفهوم واحدا . .

فهو في سنة ١٩٨٧م: يصف الإسلام بأنه أيديولوجية.. «فالنص- [ أي القرآن] \_ الذي يخاطب محمدا ، ويستجيب لهمومه \_ التي هي هموم الواقع \_ يتجاوز موقف الاستجابة السلبي إلى محاولة صياغة واقع جديد، صياغة الأيديولوجية التي طال البحث عنها في «دين إبراهيم» (٢) ..»!

وفى سنة ١٩٩٣م يطلق على العقيدة الدينية مصطلح الأيديولوجية.. «فالنصوص الدينية تطرح العقيدة (= الأيديولوجية) الجديدة.. »(٣).

<sup>(</sup>١) انظر : [قاموس علم الاجتماع] ـ د . محمد عاطف غيث ـ طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٩م. و[الموسوعة الفلسفية] ـ وضع مجموعة من العلماء السوفييت ـ بإشراف: م، روزنتال، ب. يودين. ترجمة سمير كرم. طبعة بيروت، سنة ١٩٧٤م.

<sup>(</sup>٢)[ مفهوم النص] . ص ٧٩٠.

<sup>(</sup>٣) مجلة [ القاهرة ] \_ إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني - يناير، سنة ١٩٩٣م.

وفى ذات التاريخ، وذات الدراسة، يصف الأيديولوجية بأنها « الأفكار» المسبقة التي تحرك الخطاب في توجهه لتأويل النص. . « الأيديولوجيا: أي الأفكار والرؤى المسبقة، التي تحرك الخطاب في توجهه لتأويل النص . . »(١)!

وفى سنة ١٩٩٥م يرى الأيديولوجية « منظورا»، بالمعنى الاجتماعى لا الدينى.. «.. وكلمة «أيديولوجية» أصبحت كلمة عربية بعد أن تم تعريبها.. وهي تعنى « المنظور» الذى يحدد للإنسان معايير الصواب والخطأ، والثواب والعقاب، والمحرم والمحلل، بالمعنى الاجتماعي لا الديني، أى المسموح به المرغوب والممنوع المعيب بكل ما يتداخل فى بنية هذا المنظور ويشكله من أهواء ومصالح ورغبات محكومة بقوانين الوجود الاجتماعي..»(٢).

وهكذا يحار المرء مع هذا « اللامنهج»، بل الخلل المنهجي ! عند الدكتور نصر أبو زيد. .

فهو لا يترجم لمفهومه والمعنى الذى يقصده من المصطلح - الأيديولوجية - حتى ولو جعله عنوانا لأحد كتبه ا ا فى الوقت الذى تتضارب وتتناقض فيه مفاهيم هذا المصطلح باختلاف العلماء وتنوع العلوم . . فإذا تتبعنا استخدامه لهذا المصطلح، وجدناه هو ذاته متناقضا فى استخدامه له . . فمرة نجد الأيديولوجية هى العقيدة الدينية . . ومرة نجدها مطلق الأفكار المسبقة . . ومرة أخرى نجدها «المنظور» ، بالمعنى الاجتماعى لا الديني ا ا .

وهذا واحد من نهاذج الخلل المنهجي عند الدكتور نصر أبو زيد.

张 裕 张

### (ب) مصطلح الوسطية

والنموذج الثاني، للخلل المنهجي، المتمثل في عدم التعريف بالمراد من المصطلح ـ الذي تتعدد مفاهيمه ومعانيه ـ في كتابات الدكتور نصر، هو مصطلح

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. الدراسة نفسها.

<sup>(</sup>٢) [ اَلْتَفَكِّيرِ فَي زُمنِ التَّكَفيرِ ] . ص ١٣٠ .

«الوسطية» ، الذي جعله .. هو الآخر .. عنوانا لكتابه عن الإمام الشافعي: [الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية].

فللوسطية معان عدة ، متمايزة، بل ومتناقضة. .

فللعامة والسوقة مفهوم للوسطية ، يعنى : عدم التحديد، وإمساك العصا من منتصفها، تميعا، وانعداما في الطعم واللون والرائحة! ! . .

وللفلسفة الأرسطية مفهوم للوسطية، يراها نقطة رياضية ثابتة بين طرفين، ومغايرة لهما . «فالوسط middle ما كان على مسافة متعادلة بين طرفين . يقول أرسطو [ ٣٨٤\_ ٣٢٢ ق. م]: الفضيلة وسط بين حدين ١١١).

أما في الإسلام، فالوسطية جامعة، أي أنها ليست موقفًا مغايرًا للطرفين، وإنها جامع لعناصر الحق والعدل والخير والصواب منهما وفيهما، فهي موقف ثالث، بين طرفي الإفراط والتفريط، لكنه مؤلف مما يمكن تأليفه من عناصر الطرفين.. فالكرم: وسط بين الشيح وبين الإسراف، لكنه جامع لعطاء المسرف ولتدبير الشحيح! . . والشجاعة: وسط بين الجبن وبين التهور، لكنها جامعة لإقدام المتهور ولحسابات الجبان! . . والإنفاق الإسلامي: وسط بين « غلِّ اليد» وبين «بسطها كل البسط»، لكنه جامع لعناصر الاعتدال والتوازن من الحدين والطرفين . .

لكن الدكتور نصر، الذي يستخدم مصطلح الوسطية - حتى ليجعله عنوانا لأحد كتبه ـ لا يعرّفنا بمراده من وراء هذا الاستخدام . . فإذا تحسسنا مراده وجدناه يستخدمه بمعنى « الأيديولوجية» ، تلك التي استخدمها دون تعريفها . . والتي تضاربت مقاصده من وراء استخدامها!! . . فهو يعتبر الوسطية مصطلحا ذا «بُعد أيديولوجي»، وليست « سمة جوهرية وأصيلة من سيات الفكر الإسلامي والثقافة العربية»(٢) ا . . واستخدامه لمصطلحها في عنوان كتابه عن الشافعي يجعلها أيديولوجية ، بالمعنى السلبي للأيديولوجية . . بينها يراها المسلمون ، انطلاقا

<sup>(</sup>١) [ المعجم الفلسفي] وضع مجمع اللغة العربية طبعة القاهرة . سنة ١٩٧٩م. (٢) [ الإمام الشافعي . وتأسيس الأيديولوجية الوسطية ] . ص ٦ .

من القرآن الكريم « جَعْلًا إِلَمَيا» أراده الله ، سبحانه وتعالى ، لهذه الأمة: ﴿وكذلك جَعَلناكم أُمَّةً وَسَطا لتكونوا شهداءً على الناس ويكونَ الرسولُ عليكم شهيدًا﴾ (١) . . ويعرّفها الرسول ، ﷺ ، بأنها العدل الذي يجمع عناصر الحق من طرفى القضية ، فيقيم بهذه الوسطية الجامعة الميزان والتوازن في مختلف الميادين ـ الفكرية والعملية ـ ف « الوسط : العدل ، جعلناكم أمة وسطا » (١) . .

وهذا هو المعنى الذي عناه الإمام محمد عبده ... وهو يتحدث عن وسطية الإسلام .. عندما قال : «ظهر الإسلام، لا روحيا مجردا، ولا جسدانيا جامدا، بل إنسانيا وسطابين ذلك، آخذا من القبيلين بنصيب . . »(٣).

هكذا نجد « اللامنهج» في استخدام الدكتور نصر لمصطلح الوسطية. . فإذا أراد بها مرادا، خالف فيه وبه ما أراد الله ورسوله وعلماء الإسلام . .

锋 张 张

## (جـ) مصطلح النَّصّ

أما مصطلح « النص» - الذي تخصص الدكتور نصر أبو زيد في دراسته وتدريسه. . والذي جعله عنوانا لأكبر كتبه - [ مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن] - فلم يكن الرجل جاهلا بمعناه الاصطلاحي في تراثنا الأصولي . ولكنه آثر استخدامه، وهو يبحث في التراث، ويكتب في الإسلاميات، ويتحدث عن القرآن والحديث . آثر استخدام هذا المصطلح في غير المعنى الذي اشتهر للتعبير عنه في تراث الإسلام. .

فالنص . في المشهور عند الأصوليين . ليس مطلق العبارة . . وإنها العبارة التي يدل ظاهر لفظها على ما فيها من المعانى والأحكام، دون أن تحتمل شيئا آخر، فهو لا ينطرق إليه احتمال أصلا، على قرب ولا على بعد، كالخمسة، مثلا، فإنه نص في

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٣ . (٢) رواه الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٣) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده]. جد ، ص ٢٤٢.

معناه. . لا يحتمل تأويلا، ولا يحتمل إلا معنى واحدا(١) .. ولذلك يقال فيه : هذا «نصِّ في كذا» . .

ولذلك ( قالوا بندرة النصوص (٢) . .

يعرف الدكتور نصر ذلك، ويقول: « لم يكن القدماء يشيرون إلى القرآن والحديث باسم النصوص. . بل كانوا يستخدمون دوال أخرى مثل الكتاب والتأويل والقرآن للقرآن ومثل الحديث والآثار والسنة لنصوص الحديث . . وكانوا يعنون بالنص جزءا ضئيلا من الوحى، لا يجتمل أدنى قدر من تعدد المعنى . . إنه لم بلغة الإمام الشافعى من هما يكون مستغنى فيه بالتنزيل عن التفسير » . . وما لا ينطبق عليه وصف الوضوح الدلالى، الذى لا يجتاج معه إلى تفسير، فليس نصا . . » .

لكن الدكتور نصر، الذي يعرف ذلك ، ويمكيه . . رأيناه بعد أن كان يسمى القرآن قرآنا ، والحديث النبوى حديثا . . يستخدم منذ النصف الثاني من عقد الثمانينيات - تاريخ تأليفه كتابه [ مفهوم النص] - يستخدم مصطلح « النص الله على عموم آيات القرآن وأحاديث السنة النبوية! . .

أما لماذا هذا الخروج عن المنهج العربى والإسلامى في مفهوم النص، فلا حجة إلا قوله: «كما نفعل في اللغة المعاصرة» (٣)! ونحن نسأل: هل أصبح « للنص» معنى واحد فيها سهاه الدكتور نصر « اللغة المعاصرة» ؟! . . أم أن لهذا المصطلح مفاهيم اصطلاحية متعددة بتعدد العلوم والفنون التي يستخدم فيها ؟! . .

فهو في الدراسات الأدبية، يطلق على مجمل العمل الأدبى: نص القصيدة . . ونص المرحية . . ونص الرواية . . ونص القصة . .

بينها لا يزال معناه في العلم الديني هو ذات المعنى الذي اشتهر واستقر عند الأصوليين ـ «ما لا يحتمل إلا معنى واحدا . . وما لا يحتمل التأويل » ـ . .

<sup>(</sup>۱) [ التعريفات] \_ للجرجاني \_ طبعة القاهرة، سنة ١٩٣٨م. والتهانوي: [ كشاف اصطلاحات الفنون]. طبعة الهند، سنة ١٨٩١م.

<sup>(</sup>٢) [ مفهوم النص] . ص ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٣) [نقد الخطاب الديني]. ص ٨٧، ٨٨.

فأين المنهجية في الخروج على المنهج المتعارف عليه، دون جديدٍ تعارَفَ عليه المحدثون . . بل، دون جديد على الإطلاق؟! . .

歩 歩 歩

#### (د) مصطلح الحاكمية

وإذا كان استخدام المصطلح دون تعريف بالمراد منه . . أو استخدامه في غير المراد منه ، خللا منهجيا . . فإن استخدام المصطلح ، مع تشويه المراد منه عيب قد يتجاوز مجرد الخلل المنهجي ، إلى « سوء النية » في هذا الاستخدام!!

وهذا هو ما صنعه الدكتور نصر مع مصطلح « الحاكمية الإلَّمية». 11

فهو يعتبر أن رد الظواهر الطبيعية والاجتماعية إلى الفاعل الأول والعلة الأولى ـ أى الله، سبحانه وتعالى ـ حاكمية إلمية تلغى فاعلية الإنسان، ودور العقل الإنساني والخبرة والتبجربة الإنسانية . مع أن الرسول ، على الذي قال لنا: «أنتم أعلم بشئون دنياكم»(١) ، هو ذاته الذي بلّغنا قول الله ، سبحانه وتعالى: ﴿قل إن الأمر كله لله﴾(٢) . . ففاعلية الإنسان، فيها هو مقدور للإنسان، لا تعنى نفى الاعتقاد بأن الله هو الفاعل الأول من وراء الإنسان، وفوق الإنسان . فهو مسبب الأسباب، والعلة الأولى لكل الأسباب ومُسَبّباتها . .

لكن الدكتور نصر يشوه مفهوم مصطلح الحاكمية ـ ليشن عليه هجوما قاسيا فيقول: « إن رد الظواهر كلها « طبيعية واجتماعية» إلى علة أولى أو مبدأ أول، من شأنه أن يقود بالضرورة إلى «الحاكمية» الإقمية، بوصفها مقابلا ـ وتقيضا ـ لحاكمية البشر. . فمبدأ الحاكمية، يرد كل شيء إلى الله، ويلغى فاعلية الإنسان»(٣)!

ولا ندرى من أين جاء بمفهوم الحاكمية الإلهية الذي هو نقيض لحاكمية البشر، ويلغى فاعلية الإنسان؟ 1. . ولو كان الرجل طالب علم، وقرأ عبارة ابن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، وابن ماجه، والإمام أحمد . (٢) آل عمران: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) [ نقد الخطاب الديني] . ص ٣٣.

حزم الأندلسى [ ٣٨٤ ـ ٣٥٦ ـ ٩٩٤ ـ ١٠٦٤ م] التي يقول فيها: إن من حكم الله أن يجعل الحكم لغير الله »! ا . . لعلم أن حاكمية الله، في الاجتماع البشرى تقيمها حاكمية الإنسان ـ لكنه الإنسان الخليفة، الذي يراعي بنود عهد وعقد الاستخلاف ـ الشريعة الإلهية ـ فتتسق حاكميته مع حاكمية الله، بل ويكون هو المقيم للحاكمية الإلهية ال. .

ولا يقف الخلل المنهجي، عند الدكتور نصر، إزاء مصطلح الحاكمية، عند هذا الحد. بل يذهب، فيدَّعي على العلاَّمة أبي الأعلى المودودي [ ١٣٢١ - ١٣٨٦ - ١٣٩٩هـ، ١٣٩٩هـ، ١٩٣٩هـ، ١٩٣٨ - ١٩٣٨ - ١٣٨٦ - ١٩٣٩هـ، والشهيد سيد قطب [١٣٢٤ - ١٩٨٦هـ، ح. ١٩٠٦ - ١٩٠٦ مين في المودودي - ما لم يقصد إليه ولم يقله في الحاكمية ومفهومها . . فيقول : « إن مفهوم الحاكمية» . . الذي طرحه لأول مرة أبو الأعلى المودودي . . ثم نقله عنه سيد قطب . . هو المفهوم الذي يلغي من فهم الإسلام تلك المناطق الدنيوية التي تركها للعقل والخبرة والتجربة في قول النبي ، ﷺ : « أنتم أدرى بشئون دنياكم» . . هدا .

فأين هى « المنهجية» فى الادعاء على المودودى بها لم يقله، بل بها قال نقيضه؟ . . وأين هى «المنهجية» فى الحديث عن العلماء دون قراءة ما كتبه هؤلاء العلماء . . أو الاكتفاء بقراءة ـ « غير بريئة» ـ لنص « منتزع بوحشية» من سياقه، مع إهدار السياق؟! . .

إن مفهوم الحاكمية الإلمية عند المودودى، يعنى « السلطة العليا والمطلقة . . سلطة الفعّال لما يريد ، والذى لا يُسْأَل عما يفعل (٢) . . وهى سلطة سيادية لا يمكن أن تكون عند كل المتدينين إلا لله . . وتلك هى الحاكمية الإلهية التى جرد المودودى منها سائر البشر، فقال : «إن أى شخص أو جماعة يدعى لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية . . هو ولا ريب سادر فى الإفك والزور والبهتان المبين (٣) .

 <sup>(</sup>١) [التفكير في زمن التكفيراً . ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) [ تدوين الدستور الإسلامي ] . ص ٢٥١، ٢٥٣. ترجمة محمد عاصم الحداد. طبعة بيروت، سنة ١٩٦٩م.

 <sup>(</sup>٣) أَ الْحَكومة الإسلامية] , ص ٧٠، ٧٠. ترجمة: أحمد إدريس، طبعة القاهرة، سنة العكومة الإسلامية العلمة القاهرة، سنة العكومة الإسلامية العكومة العكومة العكومة الإسلامية العكومة الإسلامية العكومة الإسلامية العكومة الإسلامية العكومة الإسلامية العكومة الإسلامية العكومة العكومة الإسلامية العكومة العكومة الإسلامية العكومة الع

والذين يقرءون المودودى كاملا، غير مجتزأ، يدركون أنه لم يقم تناقضا بين هذه الحاكمية الإلمية ـ سيادة الفعّال لما يريد ـ وبين نيابة الأمة عن الله، وحاكمية الشعب المضبوطة بحدود الله ومبادئ الشريعة وأحكامها ومقاصدها. وفي هذا المعنى يقول المودودى : "إن الإسلام أقرّ نيابة الشعب واستخلافه عن الله ، في ظل سيادة الله وحاكميته . ولقد خُول في هذه الحكومة للمسلمين حاكمية شعبية مقيدة . وما لم يرد فيه نص ـ وهو المجال الأوسع به فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سنّ الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة . على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة . . "(١) .

فهل من يتحدث عن حاكمية شعبية مقيدة بحدود الله، هو الذي يلغي فاعلية الإنسان وحاكمية البشر؟ 1 . .

وأكثر من ذلك، فلقد دعا المودودي إلى « حاكمية شعبية ــ بشرية»، حتى فيها وردت فيه نصوص قطعية، وذلك :

١ ـ لتعبير الأحكام، أو تأويلها ، أو تفسيرها . .

٢ .. وللقياس على هذه الأحكام . .

٣ ــ وللاجتهاد في فهم أصول الشريعة العامة وقواعدها وتطبيقها في قضايا جديدة لا توجد لها النظائر والأشباه في الشريعة . .

٤ ــ والاستحسان، بوضع ضوابط وقوانين جديدة في دائرة المباحث غير المحدودة على حسب الحاجات. (٢).

فالمودودى يقول بالحاكمية البشرية والشعبية، ولا ينقضها. . ويمد نطاقها إلى ما جاءت فيه نصوص قطعية . . بل ويقول « بالاستحسان»، الذي يحتفى به الدكتور نصر أبوزيد ، باعتباره قمة العقلانية في التعامل مع النصوص! . .

<sup>(</sup>۱) [ نظرية الإسلام السياسية] . ص ٣٤، ٣٥. ترجمة: خليل حسن الإصلاحي. طبعة بيروت، سنة ١٩٦٩م. و[ الإسلام والمدنية الحديثة] . ص ٣٦، ٤٠. طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٢) [ القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان] . ص ١٧٣ ــ ١٧٥ . ترجمة: محمد عاصم الحداد، طبعة بيروت، سنة ١٩٦٩م.

فمن أين جاء، إذن، بدعواه أن المودودي قد ألغي دور العقل والخبرة والتجربة في دنيا الناس؟ ا

وهل هذه هي المنهجية الحديثة والمعاصرة والعلمية، في التعامل مع المصطلحات. . ومع العلماء الذين استخدموا هذه المصطلحات؟! . .

张 张 张

## (هـ) مصطلح التأويل

وعلى كثرة حديث الدكتور نصر أبو زيد عن « التأويل».. بل وجعله عنوانا الأطروحته للدكتوراه: [ فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيى الدين ابن عربي]، وتضمينه في عنوان كتاب آخر: [ إشكاليات القراءة وآليات التأويل] .. فإنه لم يشر ولو مرة واحدة .. في جميع كتاباته ، التي قرأنا كتبها ومقالاتها ، لم يشر إلى المعنى الاصطلاحي لمصطلح التأويل، كها حدده وضبطه وفصّل قوانينه .. في نظرية متكاملة فلاسفة الإسلام.

فأبو الوليد ابن رشد ـ الحفيد ـ [ ٥٢٠ ـ ٥٩٥هـ ، ١١٢٦ ـ ١١٩٨ م] ، يعرّف التأويل ، ويشير إلى ضوابطه ، فيقول : «إنه إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية ، من خير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب في التّجوّز، من نسمية الشيء بشبيهه أو بسببه أو لاحقه أو مقارنه ، أو غير ذلك من الأشياء التي عُددت في تعريف أصناف الكلام المجازي (١) . .

فهو يعرّف التأويل، ويشير إلى عدد من أهم شروطه في لغة العرب. .

والإمام الغزالي [ ٤٥٠ \_ ٥٠٠هـ ، ١٠٥٨ \_ ١١١١م] ، يحدد « مراتب الوجود» الخمسة ، التي لا يخرج عنها التأويل، فإذا خرج عنها لم يعد تأويلا للإخبار عن الموجود، الذي جاء به الدين، بل يصبح تكذيبا بهذا الموجود. . وهي مراتب:

<sup>(</sup>١) [ فصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة من الاتصال ] . ص ٣٢. دراسة وتحقيق: د. محمد عهارة . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٨٣م.

۱ \_ الوجود الذاتى : أى الحقيقى، الثابت خارج العقل، ولكن يأخذ الحس والعقل عنه صورة، فيسمى أخذه إدراكا. . كوجود السموات والأرض والحيوان والنبات . .

۲ ـ والوجود الحسى : الذى يتمثل فى القوة الباصرة من العين، مما لا وجود له خارج العين، فيكون موجودا فى الحس، ويختص به الحاس. وذلك مثل ما يشاهده النائم، أو المريض المتيقظ الذى تتمثل له صورة لا وجود لها خارج حسه...

٣ ـ والوجود الخيالى : مثل صور المحسوسات إذا غابت عن حسك، فاخترعت لها صورة في خيالك، فيكون وجودها في الخيال . .

3 - والوجود العقلى: فى الأشياء التى لها روح وحقيقة ومعنى، فيتلقى العقل معنى الشيء دون أن يثبت صورته فى خيال أو حس خارج . كاليد، إذا أثبتنا معناها، وهو القدرة ، دون صورتها المحسوسة أو المتخيلة . .

مـ والوجود الشبهى: للأشياء غير الموجودة، لا بصورتها ولا بحقيقتها، لا ف الخارج ولا فى الحس ولا فى الخيال ولا فى العقل. . وإنها يكون الموجود شبيها لها فى خاصة من خواصها وصفة من صفاتها. .

ومراتب الوجود هذه ، التي هي درجات التأويلات ، إذا نزّل الإنسان ما جاء به الوحي وأخبر به الرسول ، على أي درجة من درجاتها ومرتبة من مراتبها ، فهو من المصدّقين . . وذلك شريطة قيام البرهان على استحالة الظاهر ـ أي الوجود الذاتي ـ وشريطة أن يصعد التأويل هذه المراتب والدرجات على هذا الترتيب ، لأن الأول ـ الوجود الذاتي ـ متضمن لما بعده ، وكذلك حال الثاني مع ما بعده ، ثم الخامس (۱) . .

تلك هي « النظرية الإسلامية » في التأويل ، كما ضبطها فلاسفة الإسلام . .

<sup>(</sup>١) [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] . ص ٤ ـ ١١ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٠٧م.

وهذه الضوابط والشروط والمراتب \_ التي تحدث عنها ابن رشد والغزال \_ هي التي أجمل الحديث عنها الشريف الجرجاني [ ٧٤٠ \_ ٨١٦ هـ ، ١٣٤٠ \_ التي أجمل الحديث عنها الشريف الجرجاني الذي ينقل التأويل إليه اللفظ، أن يكون « موافقا للكتاب والسنة»، فقال، في تعريفه للتأويل: إنه « صرف اللفظ عن معناه الظاهر، إلى معنى يحتمله إذا كان المُحْتَمَل الذي يراه موافقا بالكتاب والسنة ١٤٠٠.

فهو ، في الدين ، له ضوابطه « الفكرية » إلى جانب ضوابطه « اللغوية » . . وفي هذا التأويل ، وله ، أبدع فلاسفة الإسلام نظرية مضبوطة قوانينها ، معلومة مراتب وأولو يات درجات التأويل فيها . .

ومع كل ذلك . . وعلى الرغم منه . . يتجاهل الدكتور نصر أبو زيد ـ الذى خاض فى التأويل فى جميع كتاباته ـ يتجاهل جميع ذلك . . وتتردد مفاهيمه عن التأويل بين مفهومين لا علاقة لأى منها بقوانين التأويل فى العربية ، التى يكتب بها ، ولا فى الإسلام ، الذى يبحث فيه أ . . فيحدثنا كيف كان يتبنى ـ فى مرحلة من مراحل تطوره كباحث ـ «المفهوم الشائع فى فكرنا الدينى والفلسفى المعاصر ، والذى يرى التأويل جهدا عقليا ذاتيا لإخضاع النص الدينى لتصورات المفسوم ومفاهيمه وأفكاره » . .

ولم يقل لنا الدكتور نصر، على من يعود الضمير \_ «نا» \_ ف « فكرنا الدينى والفلسفى المعاصر» \_ . . ذلك أن جعل التأويل « جهدا عقليا ذاتيا لإخضاع النص الدينى لتصورات المفسر ومفاهيمه وأفكاره» \_ هكذا، دون ضوابط لغوية وفكرية \_ لم يقل به عاقل ينتمى إلى لغتنا العربية ، ويفقه دين الإسلام، فضلا عن أن يؤمن به ا !

ثم بحدثنا الدكتور نصر عن تخلّيه في مرحلة تالية عن هذا المفهوم للتأويل ، وتبنيه لمفهوم «العلاقة الجدلية القائمة على التفاعل المتبادل» بين النص وبين المفسر له . . هكذا ، أيضا ، دون ضوابط من اللغة ومن ثوابت الفكر لهذه العلاقة وهذا التفاعل بين المفسر والنص موضوع التأويل (٢) . .

<sup>(</sup>١)[التعريفات]...

<sup>(</sup>٢) [ فلسفة التأويل : دراسة في تأويل القرآن عند محيى الدين بن عربي] . ص ٥ ، ١٠.

وأخيرا، وليس آخرا، يعود الدكتور نصر، فيتجاوز هذين المفهومين للتأويل وذلك بعد أن حصل على الدكتوراه بناء على استخدامه للمفهوم الثانى فى دراسته عن ابن عربى - . . يعود فيتجاوز هذين المفهومين، داعيا « إلى معاودة قراءة ابن عربى من منظور مغاير لقراءتنا السابقة له . . فلقد وقع باحثو ابن عربى ، ومنهم كاتب هذه الدراسة - [ أى الدكتور نصر] - فى شرك القراءة الاستنباطية الذاتية . الأمر الذى يستدعى أن نتوقف هنا - مرة أخرى - أمام تأويل ابن عربى للقرآن، فى عاولة لاكتشاف مالم تكتشفه قراءتنا السابقة . . (1).

فإذا كان الدكتور نصر قد أنجز ما أنجز من مشروعه الفكرى ، معتمدا على التأويل، الذى هو « قراءة استنباطية ذاتية»، وعلاقة ثنائية حرة بين المفسر والنص، غير مضبوطة بقوانين لغوية وفكرية، فإن هذه القراءة هي بالتأكيد، كها يسميها هو، وليس نحن، في نص اقتبسه ليعبر به عن موقفه: «قراءة غير بريئة»!! . . وبعبارته هو، فإنه « انطلاقا من الوعي بهذه العلاقة الجدلية بين الباحث وموضوعه، لا بد من التسليم ـ مع « لوى التوسير» ـ بأنه «لا توجد ثمة قراءة بريئة»(۲)! . .

هكذا نصل إلى قمة العبثية، عندما نحرر القراءة والتأويل من الضوابط اللغوية والفكرية، فتتعدد المفاهيم ـ حتى فى الوحى الدينى ـ بتعدد القراء. ونباهى ببراءة كل القراءات للوحى الدينى من الموضوعية والمشترك الذى تعارف عليه الوضع اللغوى ـ فهو « معنى» طويت صفحته لحساب « المغزى»، و«حقيقة» حل محلها « المجاز» ـ وتحرر هذه القرارات من قوانين التأويل وثوابت الفكر، إلى آخر ما يؤلف بين الأمم، مما تتايز به وفيه الأنساق الفكرية، والعقائد الدينية، والمذاهب الفلسفية والثقافات والحضارات.

إنه مشروع قائم على التأويل، دون أن تكون لدى صاحبه أية ضوابط لهذا التأويل!! بل ودون أن يلتفت فيه إلى التعريف الاصطلاحي للتأويل في تراثنا الذي سحث فيه!!..

<sup>(</sup>١) مجلة [الهلال] عاولة لقراءة المكسوت عنه في خطاب ابن عربي مايو، سنة ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) [ إشكاليات القراءة وآليات التأويل] . ص ٢٢٨ .

فهل هذه هي المنهجية العلمية والحديثة والمعاصرة في التعامل مع المصطلحات؟! وخاصة عندما تمثل هذه المصطلحات القواعد التي يقوم عليها المشروع الفكري لمن يشتغل بالفكر؟!! . .

وهل نستغرب بعد ذلك:

- أن يصبح التفسير الماركسي للإسلام هو « الاجتهاد الإسلامي المعاصر»؟ ا
- وأن تصبح « قلة العلم»، و«سوء الفهم والنية»، و«خلل المنهجية»، هي شروط ومقومات « المجتهدين المعاصرين»؟!!..

وبعد • فهل سبيل إلى مراجعة الأفكار؟!

إن هناك « فكرة» تلح على ، وأريد أن أمهد بها لخاتمة هذه الدراسة ، التى مهدنا بين يديها بمقدمات عن حرية الفكر والاعتقاد . . وعلاقة هذه الحرية بظاهرة «الكفر» و«التكفير» والارتداد عن الإسلام .

ثم عرضنا فيها لأفكار الدكتور نصر أبو زيد ، التي رأيناها قد تجاوزت دائرة ما أجمع عليه المؤمنون بالإسلام، مما لا يجوز الاختلاف فيه . . وذلك عندما تبنت المادية الجدلية ، والمنهاج الفلسفي للهاركسية في النظر إلى القرآن الكريم، والنبوة والوحي، والعقيدة والشريعة ، وتاريخية النصوص . . فقدمت في أمهات العقائد الإسلامية ما يمكن أن يعد من « نواقض الإيهان » بالإسلام .

كما عرضنا لمواطن من أفكاره، التي رأيناها قادحة في أمانة الباحث ومناهج البحث، وإن كانت مما يجوز ويرد فيها الخلاف، من مثل: قلة علمه ببعض ما يكتب فيه. . وسوء فهمه أو سوء نيته في التعامل مع رموز الإسلام وأعلام أمته. . والخلل المنهجي الذي تناثرت سهاته في الكثير من كتاباته . .

والآن . . . تبرز علامة الاستفهام التي تقول لنا ، في ختام هذه الدراسة :

وما العمل ، في مواجهة هذا الذي أثار الضجة الإعلامية الكبرى في حياتنا الثقافية، ولايزال؟!..

#### 带 操 带

إننا نؤمن بأن حياتنا، الدينية والفكرية، وإن خلت في عصورنا الحديثة من الألوان الصارخة للإكراه المادي والعنيف والفظ، لتغيير المعتقدات.. فلم تعد تشهد علانية ما شهده أصحاب الأخدود.. وبلال الحبشي، وياسر، وسمية، وعهار.. ومحارق ومحاكم التفتيش.. وأفران النازية.. والتصفيات الشيوعية.. إلا أن هذه الحياة الدينية والفكرية يشيع فيها لون آخر من الإكراه الناعم والهادئ والبطيء وغير المباشر، لتغيير المعتقدات..

فالكتاب الجزائريون الذين لم يتعلموا، في حقبة الاستعمار الفرنسى للجزائر، غير اللغة الفرنسية، قد سجنوا بعيدا عن لغتهم القومية وهويتهم العربية، حتى

فكروا وكتبوا، بل وصلّوا باللغة التي سجنوا فيها!! وذلك دون قيود خشنة، أو سياط تلهب الظهور، فأكرهوا \_ إكراها ناعها ورقيقا \_ على تغيير الهوية والأفكار والاعتقادات..

والمثقفون الذين « ضُربت» عقولهم في مصانع الغرب الفكرية، وصيغت ثقافتهم وهويتهم وفق المناهج الغربية وحدها، فأصبحت زاوية الرؤية الغربية هي المنظار الوحيد الذي به ينظرون ، حتى لذاتهم الثقافية الموروثة، ولساتهم الحضارية الخاصة، ولمعتقداتهم الدينية، حتى لقد برحوا في علم كل ما هو غربي، وجهلوا، أو تشوهت معارفهم وتغبشت رؤاهم لكل ما هو إسلامي.. هؤلاء المثقفون هم \_ في الحقيقة وواقع الأمر ... قد أكرهوا، إكراها ناعيا ورقيقا ومتدرجا، على تغيير معتقداتهم وأفكارهم، أو على تشوهها.. فأصبحوا ضحايا أكثر عاهم جناة، حتى عندما يصدمون عقائدنا ومشاعرنا بها يكتبونه عن الإسلام!..

ولذلك ، فإن التعامل مع ضحايا هذا « الإكراه الجديد» يجب أن يختلف عن «الصراع» مع الأعداء الذين خططوا لهذا الإكراه الجديد، ونفذوه . .

فالحوار الموضوعي والجاد والصبور مع هذا الجيل، المُستَلب حضاريا، من ضحايا التغريب الفكري والثقافي، والذي رشحت على إيان بعض أفراده بقع من الزندقة والشك والإلحاد .. إن الحوار مع هذا الجيل هو الطريق الوحيد، لإطلاعهم على حقيقة الإسلام التي جهلوها، فتصوروه، أو صُور لهم خرافات وأساطير. . وعلى حقيقة ثوابت تراث أمتنا، الذي صُور لهم أكفان موتى، تعوق الحركة والتقدم والانعتاق . . وعلى ما يتميز به إسلامنا من «عقلانية مؤمنة»، تجعل التفكير والتفلسف فريضة إلحية، ومن إيان مؤسس على معارف على الغيب والشهادة جميعا، وآيات الله في كتابه المسطور - القرآن - وكتابه المنظور - الكون - . .

فلا سبيل غير الحوار، للكشف عن الوجه الحقيقى للإسلام. . ولاستعادة هذه العقول التي اقتُطِعت من رصيد أمتنا، بهذا الإكراه الفكرى الناعم والرقيق! . .

张 张 张

وإذا كنا نرفض كل ألوان الإكراه التي تخلع المسلم عن الإيمان الإسلامي، فإننا نرفض، كذلك، وعلى ذات المستوى، كل ألوان الإكراه التي تتغيا إعادة إنسان ما إلى هذا الإيمان. . فالإكراه على الباطل قبيح ومدان، والإكراه على الحق لا يجدى في تحصيله فتيلا، لأن الإكراه لا يؤسس إيمانا، ولا يثمر سوى النفاق، الذي هو أخطر وأضر من الكفر البواح أ . .

ونحن نؤمن بأن للأستاذ الدكتور نصر حامد أبو زيد ، كل الحق وكامل الحق في أن يتخذ من المادية الجدلية والفلسفة الماركسية مرجعية فكرية ، ومنظومة عقدية ، ومعيارا للنظر في الكون والإنسان والخلق والفكر والاجتماع ، وله مع هذا الحق في الاعتقاد ما لحق في التعبير عن هذا الاعتقاد ، حتى وإن تناول عقائد الإسلام بها يصدم الكثيرين . . فكها وسع الإسلام « دهرية الأمس الغابر» ، فأثبت مقولاتها في قرآنه الكريم ، وحاججها بالبرهان . . فإنه لن يضيق اليوم « بالدهرية المعاصرة» ، وهو قادر على تسفيه أحلام أصحابها ، وإيرادهم وإياها موارد الدهريين القدماء! . .

ونؤكد كذلك ، بأن من حقنا أن نقول للدكتور نصر هذا الذى قدمناه فى صفحات هذه الدراسة، من أن هذا التحليل المادى للقرآن الكريم، والنبوة والوحى، والعقيدة والشريعة، هو من « نواقض الإيمان الإسلامى »، وليس وجهة نظر يسعها إطار هذا الإيمان. .

ونرى من الواجب علينا، نحو الدكتور نصر، ونحو ديننا وخاصة بعد بيانه إلى الناس، الذي أعلن فيه: أنه مسلم، حسن الإسلام، وفخور بالانتهاء للإسلام، يؤمن بالله ورسوله وكتابه واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره (۱) ... من الواجب علينا أن ندعوه إلى مراجعة هذه المواطن من كتاباته، تلك التي حلل فيها وفسر أمهات العقائد الإسلامية تحليلا ماديا. . ندعوه إلى مراجعتها، لا من باب « الوعظ الديني» ... وإن كان مطلوبا وواجبا .. وإنها ليتحقق الاتساق بين أفكاره فيها وبين الديني الإسلامي الذي أعلنه في بيانه إلى الناس . فالاتساق بين الفكر المعلن وبين الاعتقاد المعلن هو من فضائل العقلاء، بصرف النظر عن الموقع الفكرى والمذهب الفلسفي والنسق العقدى لهؤلاء العقلاء . ولا مطلب لنا إلا تحقيق هذا الاتساق .

<sup>(</sup>١) انظر [ الأهرام] في ١٩/٦/ ١٩٩٥م. وبما له دلالة، تجاهل الصمحف والمجلات اليسارية والماركسية نشر هذا البيان، أو الإشارة إليه!!

لقد أسفت عندما قرأت كلمات الدكتور نصر، في حواره مع المفكر والمحامى الإسلامي الأستاذ عادل عيد \_ إبان التحضير القانوني لدفاعه في القضية التي رفعها عليه خصومه، للتفريق بينه وبين زوجته، بدعوى ردته عن الإسلام \_ فلقد دار بينهما هذا الحوار:

الأستاذ عادل: إن الاتهامات المتضمنة في عريضة الدعوى خطيرة . . أليس في كتاباتك الصلاة على النبي بعد ذكر اسمه؟!

الدكتور نصر : طبعا، كثيرا ماتذكر الصلاة على النبي عليه السلام مقرونة باسمه، لكن ليس دائها (١). .

الأستاذ عادل: الحل القانوني لإنهاء الدعوى، في جلسة واحدة، هو أن تذهب إلى المحكمة، وتمثل أمام هيئتها، وتنطق بالشهادتين. . هكذا ينتهى الأمر، وكفى الله المؤمنين القتال.

الدكتور نصر : لكن هذا سيعتبر بمثابة إقرار بالاتهام، ويكون النطق بالشهادتين بمثابة إعلان للتوبة.

الأستاذ عادل: إن هناك صيغة تجعل النطق بالشهادتين ليس إنشاء لواقع جديد، بقدر ما هو تعبير عما في النفس، وسنطلب تسجيل هذه الصبغة في محضر الجلسة. .

الدكتور نصر: إنك، ياسيدي، تقودني إلى الانتحار المعنوي»(٢)! ا

لقد أسفت ، بل وحزنت ، لأن معنى مصطلح « التوبة » .. عند الدكتور نصر .. قد أصبح مساويا للانتحار المعنوى . . بينها هو ، عند المؤمن بالإسلام : حلمه ، وأمله ، ونجواه صباح مساء ، وآناء الليل وأطراف النهار . حلمه وأمله أن يتوب إلى الله ، وأن يكون دائها وأبدا توابا أوّابا ، عسى أن يقبل توبته التوّاب الرحيم . .

<sup>(</sup>۱) ليس هذا صحيحا، فنادرا جدا مايثبت الدكتور نصر الصلاة على النبى، على أن كتاباته . . وهو يشير إليه \_ وخاصة في كتابه [ مفهوم النص]، كما يفعل غير المسلمين، فيقول: محمد ـ دون صلاة أو سلام، بل ودون إيراد كلمة النبى أو الرسول ! . .

<sup>(</sup>٢) صحيفة [ الأهال] - القاهرة - ص ٥ - العدد الخاص ( رقم ٣) يونية ، سنة ١٩٩٥م .

إن مراجعة الفكر، وتصحيح الخطأ، و«النقد الذاتي» ـ بالتعبير الأثير فى الدوائر الماركسية ـ هو التوبة والإياب ، فى المصطلح الإسلامى . . ومشكلة المؤمن ليست فى أن يتوب، ولكن فى أن تكون توبته توبة نصوحا، حتى يتقبلها الله سبحانه وتعالى . .

وإذا كان الدكتور نصر قد استنكف أن ينطق بالشهادتين أمام المحكمة، قبل صدور الحكم في الدعوى، فلقد أعلن الشهادتين وكل أركان الإيمان في بيانه إلى الناس، بعد صدور الحكم عليه! . . وفي هذا الإعلان إياب إلى ماطلبه منه الأستاذ عادل عيد، وتوبة عن الاستنكاف الذي تشبث به في ذلك الحوارا . .

وهي شجاعة نحييه عليها، ونحمدها له . .

إننا نقراً فى قرآننا الكريم الثناء على الإنسان إذا كان « أوّابا» : ﴿ووهبنا لداودَ سليهانَ نعم العبدُ إنه أهاب﴾ (١) . ونعلم أن الله ، سبحانه وتعالى، قد صدق وعده للأوابين بجنة النعيم : ﴿ وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد \*هذا ماتُوعَدُون لِكلِّ أَوَّابِ حفيظ \* مَنْ خَشِىَ الرحمنَ بالغيب وجاء بقلب منيب \*ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود \* لهم مايشاءون فيها ولدينا مزيد ﴾ (٢) .

ونعلم أن الرجوع إلى الحق، هو ثمرة ليقظة الضمير، وصحوة العقل، وتزكية النفس والقلب. و«النفس اللوّامة»، التي لا تترك صاحبها في غفلة الخطأ، هي التي بلغ من مقامها عند الله أن أقسم بها في قرآنه الكريم: ﴿ لا أقسم بيوم القيامة ﴿ ولا أقسم بالنفس اللوّامة ﴾ (٣).

والرسول، ﷺ ، هو الذي يقول لنا: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا» (٤)، لأن « فضوح الدنيا أهون من فضوح الآخرة» \_ كها قال ، في وصيته، عليه الصلاة والسلام (٥٠). .

<sup>(</sup>١) ص : ٣٠. (٢) ق : ٣١ ـ ٣٥. (٣) القيامة: ١، ٢.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمدي .

<sup>(</sup>٥) رفاعة الطهطاوى: [ الأعمال الكاملة] . جـ ٤ . ص ٣٨٨ ـ نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز ـ دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة بيروب، سنة ١٩٧٧ م.

ولقد راجع الفاروق عمر بن الخطاب اجتهاداته، وتراجع عن بعضها، من فوق المنبر، وعلى ملاً من الناس، وذلك عندما راجعته امرأة من عامة المسلمين في ذلك الاجتهاد. .

والعز بن عبد السلام [ ٥٧٧ - ٢٦٠هـ، ١١٨١ - ١٢٦٢م]، سلطان العلماء، الذي جسد ذروة نموذج شجاعة العالم المنتمى إلى الإسلام وأمته ودياره، والذي كانت عروش السلاطين وسيوف الأمراء تهتز لهيبته، هو الذي أفتى مرة بشيء ، ثم ظهر له أنه أخطأ في فتياه، فيا كان منه إلا أن خرج بنفسه يطوف شوارع القاهرة، وهو ينادى قائلا: من أفتى له العز بن عبد السلام بكذا، فلا يعمل به، فإنه قد أخطأ في فتياه (١)!!.

#### وفي عصرنا الحديث. .

راجع منصور فهمى باشا [ ١٣٠٣ \_ ١٣٧٩هـ ، ١٨٨٦ \_ ١٩٥٩م] أفكاره . . فانتقل من مرحلة الافتراء على بيت النبوة ، إلى مرحلة التقديم «للمعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم» . . وإلى عضوية «جمعية الشبان المسلمين» . .

وراجع الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ ـ ١٣٩٣هـ ، ١٨٨٩ ـ ١٩٧٣م] أفكاره . . فانتقل من التشكيك في عقائد قرآنية جاءت في القصص القرآني  $^{(1)}$  . ومن القول بأن وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا لوحدة السياسة ، ولا قواما لتكوين الدول ، فالسياسة شيء والدين شيء آخر  $^{(7)}$  . إلى مرحلة القول بأنه لا إذا وجد نص ديني صريح ، فالحكمة والواجب يقتضيان ألا نعارض النص . وليس هناك أي مقتض يسمح لنا أن نعدل عن نص القرآن . وإذا احترمت الدولة الإسلام ، فلا بد أن تحترمه جملة وتفصيلا .  $^{(2)}$  .

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا: [مسلمون ثوار]. ص٢٩٨، ٢٩٩. طبعة دار الشروق\_القاهرة، سنة ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٢) [ في الشعر الجاهلي] . ص ٨٠، ٨١، طبعة القاهرة، سنة ١٩٢٦م.

<sup>(</sup>٣) [مستقبل الثقافة في مصر ، جدا ، ص ١٦ ، ١٧ ، طبعة القاهرة ، سنة ١٩٣٨ م .

<sup>(</sup>٤) [ لجنة مشروع الدستور ]. محضر لجنة الحريات والحقوق والواجبات العامة \_ الجلسة السابعة. ص ٨١، ١٢١. طبعة القاهرة وزارة الإرشاد القومى \_ بدون تاريخ .

وهى المرحلة التى كان يداوم فيها على سياع القرآن المرتل من محطة إذاعته. . ويبكى عندما تعلق بأستار الكعبة، وهو يطوف بالبيت الحرام ! . .

وكذلك الدكتور محمد حسين هيكل [ ١٣٠٥ \_ ١٣٧٥ هـ ١٨٨٨ . المهوض المعربي في النهوض المعربي المعربي المعربي المعربي النهوض والتقدم، وأصبح داعية إلى إحياء نموذج حضارتنا الشرقية الإسلامية . ورجع عن دعوته إلى العلمنة ، عندما اكتشف تميز الإسلام، بالسياسة والدولة، عن المسيحية . وكتب صفحات جسدت شجاعته الفكرية في هذا الإياب الفكري، قال فيها:

«لقد خُيِّل إلى زمنا، كها لا يزال يخيل إلى أصحابي، أن نقل حياة الغرب العقلية والروحية سبيلنا إلى هذا النهوض. وما أزال أشارك أصحابي في أنا ما نزال في حاجة إلى أن ننقل من حياة الغرب العقلية كل ما نستطيع أن ننقله. لكني أصبحت أخالفهم في أمر الحياة المعنوية والروحية ـ التي هي قوام الوجود الإنساني للأفراد والشعوب ـ وأرى أن ما في الغرب منها غير صالح لأن ننقله، فتاريخنا الروحي غير تاريخ الغرب، وثقافتنا الروحية غير ثقافته. ولقد بقي الشرق بريئا من الخضوع لما خضع له الغرب من التفكير الكنسي . . فبيننا وبين الغرب في التاريخ والثقافة الروحية تفاوت عظيم!! ولا مفر من أن نلتمس في تاريخنا وفي ثقافتنا وفي أعاق قلوبنا وفي أطواء ماضينا هذه الحياة الروحية ، نحيى بها ما فتر من أذهاننا وخمد من قرائحنا وفي أطواء ماضينا هذه الحياة الروحية ، نحيى بها ما فتر من أذهاننا وخمد من قرائحنا وجمد من قلوبنا . . إن الأمة التي لا ماضي لها لا مستقبل لها . .

وفى أطوار حياة محمد، ﷺ، طور لم يسبقه إليه أحد من الأنبياء والرسل، هو طور الرسول السياسي والمجاهد والفاتح. لقد أقام دين الحق، ووضع أساس حضارة هي وحدها الكفيلة بسعادة العالم. والدين والحضارة اللذان بلغها محمد للناس من ربه يتزاوجان، حتى لا انفصال بينهما.

ولقد خفى هذا الكلام عنى سنوات، كما لا يزال خفيا على كثير من أصدقائى، الذين غمزونى بعد تأليف كتابى [حياة محمد]، وحسبوا أننى انقلبت بكتابة السيرة رجعيا، وكنت عندهم قبلها في طليعة المجددين!!

إن تاريخنا الإسلامي هو وحده البذر الذي ينبت ويثمر، ففيه الحياة، التي

تحرك النفوس. . وعندما تبينت هذا الأمر، لم ألبث أن دعوت إلى إحياء حضارتنا الشرقية . . فأين هذا من تملق الجمهور ومتابعته ، التهاسا لرضاه . . كما يزعم الذين يغمزون؟ ١ (١) .

وهى صفحة في النقد الذاتي والمراجعة الفكرية والإياب الثقافي والحضاري جديرة بأن نتعلم منها جميعا الكثير من الدروس والتقاليد. .

#### \* \* \*

وكاتب هذه السطور ـ التي يتوجه بها إلى الأستاذ المدكتور نصر أبو زيد ـ قد كانت له تجربة غنية في المراجعة الفكرية . .

فبعد أن بدأ ثقافته بالقرآن الكريم، وأسس رؤيته على العلم الدينى، وأكرمه الله بتجربة روحية شهد فيها عين اليقين - نعمة من الله وفضلا - شاء الله ، سبحانه وتعالى، أن يريه الجانب الآخر للصورة، ربيا ليؤسس خياره الفكرى الإسلامي على «الاجتهاد - المقارن»، وليس على «تقليد الذين لم يروا سوى الموروث». وربيا ليحمل نصيبه في المنافحة عن الهوية الحضارية الإسلامية والتميز الثقاق، ومناهضة التغريب، من موقع العالم بخصائص ودقائق ومخاطر هذا التغريب، المالك لمفاتيح كسر شوكته. فكانت الدراسة للهاركسية ، والمعايشة للتطبيقات اليسارية . فأصاب « الغبش» بعضا من رؤاه . فلها كانت مرحلة النضيج الفكرى ، والهداية فأصاب الخضارى الكامل ، راجع أفكارا كان قد نشرها ، وأوقف إعادة طبع مؤلفات كان قد طبعها . .

بل إنه ليبلغ قمة الرضا والسعادة والشكر لله ، سبحانه وتعالى، عندما يقرأ آيات من القرآن الكريم، فيشعر كما لمو أنها نزلت له وفيه: ﴿ ووجدك ضالاً فَهَدَى ﴾ (٢) \_ ﴿ أَلَم نشرح لك صدرك \* ووضعنا عنك وِزْرَك \*الذي أَنْقَضَ ظهرك \* ورفعنا لك ذكرك ﴾ (٣) . . ويقول لنفسه وللآخرين:

<sup>(</sup>۱) [ حياة محمد]. ص ٢٣٦، ٢٣٨، ٢٣٩، ٥١٦، ٥١٩. طبعة القاهرة، سنة ١٩٨١م. و[في منزل الوحي]. ص ٢٢-٢٦، ١٢ طبعة القاهرة، سنة ١٩٦٧م.

<sup>(</sup>٢) الضحى: ٧. (٣) الشرح: ١ ـ ٤ . ١

إن الذين لا يراجعون أفكارهم هم العجزة.. والجبناء.. والموتى..

#### \* \* \*

والأمر الذى يفتح باب الأمل فى أن يراجع الدكتور نصر أبو زيد هذه المواطن من كتاباته، تحقيقا لاتساق أفكارها مع إيهانه الإسلامي الذي أعلنه على الناس. . هو أن الدكتور نصر ذاته قد سبق وحدثنا عن مراجعته لبعض آرائه وأفكاره عن التأويل ـ ومشروعه الفكرى قائم على التأويل !!

- فلقد شرع دراسته للدكتوراه. . وهو يعتقد ويرى « التأويل جهدا عقليا ذاتيا
  لإخضاع النص لتصورات المفسر ومفاهيمه وأفكاره». .
- ثم راجع هذا الاعتقاد، وأصبح يرى التأويل « علاقة جدلية قائمة على التفاعل المتبادل» بين النص و المفسر (١). .
- ومرة ثانية، راجع هذا الاعتقاد ـ الذي درس به ابن عربي، وحصل به على الدكتوراه ـ فدعا ﴿ إلى معاودة قراءة ابن عربي من منظور مغاير لقراءتنا السابقة له. . فلقد وقع باحثو ابن عربي ـ بدرجات متفاوته بالطبع ـ في شَرَكُ تلك القراءة الاستنباطية التأويلية الذاتية ، بمن فيهم كاتب هذه الدراسة ـ [ أي الدكتور نصر] ـ . . وإننا نتوقف هنا ـ مرة أخرى ـ أمام تأويل ابن عربي ، في محاولة لاكتشاف ما لم تكتشفه قراءتنا السابقة »(٢) .

فهل يعيد الدكتور نصر تأويله لمقدسات المسلمين وعقائد الإسلام.. القرآن.. والنبوة .. والوحى.. والعقيدة.. والشريعة.. كها أعاد النظر في أفكاره عن التأويل عند محيى الدين بن عربي ؟!..

إننا نرجو ذلك . . ونأمل فيه . . وما ذلك على الله بعزيز . . ولا على المفكر الباحث عن الحقيقة بغريب!!

<sup>(</sup>١) [ فلسفة التأويل : دراسة في تأويل القرآن عند محيى الدين بن عربي] . ص ٥، ٦.

<sup>(</sup>٢) مجلة [ الهلال] \_ محاولة لقراءة المسكوت عنه في خطاب ابن عربي \_ مايو، سنة ١٩٩٢م.

# همكادرولكستراجع

## • القرآن الكريم

#### • كتب السنة:

١ - صحيح البخارى . طبعة دار الشعب . القاهرة .
 ٢ - صحيح مسلم . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٥٥م .

٣ ـ سنن الترمذي . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٣٧م .

٤ ـ سنن النسائي . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٧٤م .

٥ ـ سنن أبي داود. طبعة القاهرة، سنة ١٩٥٢م.

٦ ـ سنن ابن ماجه . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٧٢م .

٧ ـ سنن الدارمي . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٦٦م .

٨\_ مسند الإمام أحمد . طبعة القاهرة ، سنة ١٣١٣ هـ .

٩ \_ الموطأ للإمام مالك \_ طبعة دار الشعب . القاهرة .

### معاجم القرآن والسنة:

١ ـ المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، وضع: محمد فؤاد عبد الباقى، طبعة دار
 الشعب، القاهرة.

٢ \_ معجم ألفاظ القرآن الكريم. وضع مجمع اللغة العربية. طبعة القاهرة ، سنة 194٠م.

٣ ـ المعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوى الشريف. وضع: وينسنك (أ.ى) ـ
 وأخرين ـ طبعة ليدن ، سنة ١٩٣٦ ـ ١٩٦٩م.

٤ مفتاح كنوز السنة . وضع: وينسنك (أ.ى) . ترجمة: محمد فؤاد عبد الباقى . طبعة
 لاهور، ١٣٩١هـ ـ ١٩٧١م.

## • الكتب الأخرى:

ابن أبي الحديد : [شرح نهج البلاغة] . طبعة الحلبي . القاهرة .

ابن خلدون : [المقدمة] . طبعة القاهرة ، سنة ١٣٢٢هـ.

ابن رشد : [ بداية المجتهد وبهاية المقتصد] . طبعة القاهرة ، سنة

١٩٧٤م.

: [فصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة من الاتصال ]

دراسة وتحقيق د . محمد عمارة ، طبعة القاهرة ، سنة

١٩٨٣م.

ابن عبد البر: [ الدرر في اختصار المغازى والسير ] . تحقيق :

د. شوقي ضيف. طبعة القاهرة، سنة ١٩٦٦م.

ابن قتيبة : [ الإمامة والسياسة] . طبعة القاهرة ، سنة ١٣٣١هـ.

أبو البقاء الكفوى : [ الكليات] . تحقيق: د. عدنان درويش، محمد

المصرى. طبعة دمشق، سنة ١٩٨٢م.

الأصفهاني (الراغب) : [المفردات في غريب القرآن] . طبعة دار التحرير.

القاهرة .

أمين الخولى : [ القرآن الكريم]... « داثرة معارف الشعب». طبعة

القاهرة، سنة ١٩٥٩م.

أمين سامي باشا : [ تقويم النيل] . طبعة القاهرة ، سنة ١٩١٦م .

التهانوي : [كشاف اصطلاحات الفنون] . طبعة الهند، سنة

۱۹۸۱م.

الجاحظ : [كتاب الحيوان] ، تحقيق : عبد السلام هارون . طبعة

القاهرة ـ الثانية .

: [ البيان والتبيين] . طبعة بيروت، سنة ١٩٦٨م. : [ التعريفات] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٣٨م. الجرجاني : [ الأعمال الكاملة] . دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة . رفاعة الطهطاوي طبعة بيروت، سنة ١٩٧٧م. : [كتاب الردة والفتوح] . تحقيق: ه. قاسم السامراثي . سيف بن عمر طبعة ليدن، سنة ١٩٩٥م. : [ أسباب النزول] . طبعة القاهرة، سنة ١٣٨٢ هـ. السيوطي : [ تاريخ الرسل والملوك] . طبعة دار المعارف. القاهرة، الطبري سنة ١٩٦٦م. : [ في الشعر الجاهلي] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٢٦م. طه حسین (دکتور) : [ مستقبل الثقافة في مصر] . طبعة القاهرة ، سنة A7919. : [ لجنة مشروع الدستور] \_ محضر اجتماع - طبعة وذارة الإرشاد القومى . القاهرة بدون تاريخ . على فهمى خشيم

الإرشاد القومى . القاهرة ـ بدون تاريخ . على فهمى خشيم (دكتور) : [ الجبائيان : أبو على وأبو هاشم] . طبعة طرابلس ـ ليبيا ـ سنة ١٩٦٨ م . الغزالى ( أبو حامد) : [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٠٧ م .

: [الاقتصاد في الاعتقاد] . طبعة مكتبة صبيح - القاهرة - بدون تاريخ .

: [ تهافت الفلاسفة] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٠٣م.

القرطبي : [ الجامع الأحكام القرآن ] . طبعة دار الكتب المصرية . الكندى ـ المصري . : [ كتاب المولاة والقضاة] . تحقيق : رفن كست . طبعة

بیرویت، سنة ۱۹۰۸م.

نصر حامدأبو زيد (دكتور)

: [ الاتجاه العقلي في التفسير: دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة] . طبعة بيروت، سنة ١٩٩٣م.

: [مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٠م.

: [ نقد الخطاب الديني] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٢م.

: [ إشكاليات القراءة وآليات التأويل ] . طبعة بيروت، سنة ١٩٩٢م.

: [ التفكير في زمن التكفير] . طبعة القاهرة ، سنة 1990م.

: [ فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيى الدين بن عربي] . طبعة بيروت، سنة ١٩٨٣م.

: [ الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٢م.

: «محاولة قراءة المسكوت عنه في خطاب ابن عربي» \_ مجلة «الهلال» \_ مايو سنة ١٩٩٢م.

: «مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق» \_ مجلة « القاهرة» \_ أكتوبر سنة ١٩٩٢م .

: « إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني » \_ مجلة «القاهرة» \_ يناير سنة ١٩٩٣م.

عجمع اللغة العربية : [ المعجم الفلسفي] . طبعة القاهرة، سنة ١٩٧٩م. عمد حسين هيكل

: [حياة محمد] . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٨١م.

: [في منزل الوحي] . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٦٧م.

محمد عاطف غيث

(دكتور) : [قاموس علم الاجتماع]. طبعة القاهرة، سنة

۱۹۷۹م.

محمد عبده (الأستاذ

الإمام) : [ الأعمال الكاملة]. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة.

طبعة القاهرة ، سنة ١٩٩٣م.

: [رسالة التوحيد] . دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة.

طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٤م.

عمد عمارة (دكتور) : [ مسلمون ثوار] . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٨٨م .

: [تيارات الفكر الإسلامي] . طبعة القاهرة، سنة

1991م.

عمد مصطفى الشاطر: [القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد]. طبعة

القاهرة، سنة ١٩٣٦م.

د. مراد وهبة، يوسف

كرم، يوسف شلالة : [المعجم الفلسفي]. طبعة القاهرة ، سنة ١٩٧١م.

م. روزنتال، ب.

يودين : [الموسوعة الفلسفية] . ترجمة : سمير كرم . طبعة

بيروت، سنة ١٩٧٤م.

المودودي (أبو الأعلى) : [تدوين الدستور الإسلامي] . ترجمة: محمد عاصم

الحداد. طبعة بيروت ، سنة ١٩٦٩م.

: [ نظرية الإسلام السياسية] . ترجمة : خليل حسن

الإصلاحي. طبعة بيروت سنة ١٩٦٩م.

: [ القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان] . ترجمة :

محمد عاصم الحداد. طبعة بيروت، سنة ١٩٦٩م.

: [ الحكومة الإسلامية ] . ترجمة : أحمد إدريس. طبعة

القاهرة، سنة ١٩٧٧م.

: [ الإسلام والمدنية الحديثة] . طبعة القاهرة، سنة

. 1974

الواحدى (النيسابورى) : [أسباب النزول] . تحقيق : السيد أحمد صقر. طبعة الواحدى (النيسابورى) . القاهرة، سنة ١٩٦٩م.

#### • موسوعات . . ودوريات:

: [ دائرة المعارف الإسلامية] . طبعة القاهرة - العربية -

الثانية .

: [ الموسوعة الفقهية] .. وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ..

الكويت.

: [الأهرام]...القاهرة.

: [ المصور] .. القاهرة .

: [ الشعب ] .. القاهرة .

: [ العربي ] .. القاهرة .

: [ الأهالي ]\_القاهرة.

: [ روز اليوسف] ـ القاهرة .

: [ الحياة ] \_ لندن .

# الفهـــُــرس

| صفحة                                                |
|-----------------------------------------------------|
| مقدمات تمهيدية عن:                                  |
| • حرية الاعتقاد                                     |
| • والتكفير                                          |
| • والردة عن الإسلام                                 |
| القسيم الأول                                        |
| ما لا يجوز ألخلاف فيه                               |
| ١ _ التفسير الماركسي للإسلام                        |
| ٢ ـ الرؤية المادية للقرآن ألكريم ٤٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| ٣-التفسير المادي للنبوة والوحي والعقيدة والشريعة ٥٥ |
| ٤ ـ تاريخية معانى وأحكام القرآن ٢٠                  |
| القسمالثاني                                         |
| ما يجوز فيه الخلاف                                  |
| ١ ـ قلة في العلم٢٧                                  |
| ٣ _ سوء في الفهم والنية                             |
| ٣_خلل في المنهج                                     |
| وبعبد.                                              |
| ● فهل من سبيل إلى مراجعة الأفكار؟ أ                 |
| المصادر والمراجع                                    |
| الفهرس                                              |

مقم الإيداع : ٦٦/٩٠٣٣ 1.S.B.N. 977 - 09 - 0353 - 1

#### مطابع الشروقــــــ

القاهرة : ۸ شارع سيبويه المصرى ـ ث: ٤٠٣٣٩٩ ـ الماكسي: ٤٠٣٧٥٦٧ (٢٠) بيروت : ص.ب: ٨١٧٦١ ـ هاتف : ٣١٥٨٥ ـ ٢١٧٧١٠ ـ ٨١٧٧١٨

# النفسيرالماركسية الإسكلام

قبل الدكتسور تصر أبو زيد ، لم يخض الماركسيون المصسريون في عقسائد الإسلام . .

لكن الرجل اجتاح المقدسات ، ليقدم التفسير الماركسي للإسلام:

□ فالقرآن نَصّ بشرى ، لا قدسية له ، شَكَّله الواقع . . وهو تلفيق من الكتب السابقة ، ومشابه لشعر الصعاليك !! . .

ومعانيه : تاريخية ، ليس فيها معنى جوهريا ولا ثابتا !!

□ والفارق بين النبي والكاهن هو في قسوة المُخَيِّلة ، وليسس في الإعجاز!!..

□ والعقيدة: مؤسسة على الأساطير الشائعة في وعي الناس

🗖 والشريعة: صاغت نفسها مع حركة الواقع 11 . .

□ والمطلوب ، ليس فقط « تحويل الإلهيات إلى إنسانيات إلغاء الوحى وعقائد التوحيد والبعث والجزاء »!! . .

张 梁 米

تلك هي « الاجتهادات الماركسية » لنص

وأهم من « تكفير » الرجل « محاورته » .

. ولهذه المهمة يصدر هذا الكتاب .



To: www.al-mostafa.com